
Tut Wuri Handayani, Vol.5 (1) (2026) 
  

 

 

 
 

 

Journal homepage: https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip  1 

 

Published by: Lembaga Riset Ilmiah – Yayasan Mentari Meraki Asa 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Journal homepage: https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip 

Cara Membentuk Karakter Anak Berdasarkan Nilai-Nilai 

Islam Dalam Keluarga 
Masganti¹, Ade Nurcahyani Ritonga², Anugrah Satria Dermawan³, Riska Anita Siregar⁴ 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

A R T I C L E   I N F O A B S T R A C T 

Article history: 
Received: 12 Desember 2025 
Revised 08 Januari 2026 
Accepted, 13 Januari 2026 
 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran strategis nilai-nilai Islam dalam 
pembentukan karakter anak di lingkungan keluarga melalui pendekatan studi literatur. 
Kajian dilakukan terhadap sumber-sumber ilmiah nasional yang relevan dalam rentang 
tahun 2020–2025. Hasil kajian menunjukkan bahwa keluarga berperan sebagai agen utama 
internalisasi nilai-nilai Islam, terutama kejujuran (ṣidq), amanah, kasih sayang (raḥmah), 
disiplin, dan tanggung jawab, yang ditanamkan secara efektif melalui keteladanan orang 
tua (uswah hasanah), pembiasaan ibadah, serta komunikasi spiritual yang konsisten. 
Temuan juga mengungkap bahwa tantangan era digital menuntut pola pengasuhan Islami 
yang adaptif, khususnya melalui integrasi literasi digital berbasis nilai moral dan 
pengawasan edukatif terhadap media digital anak. Kontribusi utama penelitian ini 
terletak pada sintesis konseptual yang menegaskan keterkaitan antara pendidikan 
karakter Islami tradisional dan kebutuhan pengasuhan keluarga Muslim di era modern, 
yang selama ini masih dibahas secara terpisah dalam kajian-kajian sebelumnya. Dengan 
demikian, penelitian ini memperkuat posisi keluarga sebagai madrasah pertama yang 
tidak hanya religius secara normatif, tetapi juga relevan secara kontekstual dalam 
membentuk karakter anak berakhlak mulia dan berintegritas. 
 
This This study aims to analyze the strategic role of Islamic values in shaping children’s character 
within the family environment through a literature review approach. The review examines relevant 
national scholarly sources published between 2020 and 2025. The findings indicate that the family 
functions as the primary agent for the internalization of Islamic values, particularly honesty (ṣidq), 
trustworthiness (amānah), compassion (raḥmah), discipline, and responsibility, which are most 
effectively instilled through parental role modeling (uswah ḥasanah), habituation of religious 
practices, and consistent spiritual communication. The study also reveals that the challenges of the 
digital era necessitate adaptive Islamic parenting models, especially through the integration of 
value-based digital literacy and educational supervision of children’s media use. The main 
contribution of this study lies in its conceptual synthesis that bridges traditional Islamic character 
education with the contemporary realities of Muslim family life, an area that has largely been 
addressed in a fragmented manner in previous studies. Thus, this research reinforces the position of 
the family as the first madrasah, not only normatively religious but also contextually relevant in 
fostering children’s moral integrity and character in modern society. 
 

 

Keywords: 
Children's character,  
Islamic values, 
Family,  
role models 
 

How to Cite: 
Masganti, M., Ritonga, A. N., Dermawan, A. S., 

& Siregar, R. A. (2026). Cara Membentuk 

Karakter Anak Berdasarkan Nilai-Nilai Islam 

Dalam Keluarga. Tut Wuri Handayani: Jurnal 

Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, 5(1). 

https://doi.org/10.59086/jkip.v5i1.1305  

 

 This is an open access article under the CC BYSA license 

 

 

Corresponding Author: 

Ade Nurcahyani Ritonga 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

adenurcahyani@gmail.com 

  

Pendahuluan  
Perubahan sosial, digitalisasi, dan arus globalisasi membawa dinamika baru pada proses 

pembentukan karakter anak sehingga peran keluarga sebagai arena primer pendidikan menjadi semakin 

krusial. Keluarga tidak hanya berfungsi sebagai unit biologis tetapi juga sebagai madrasah pertama di 

mana nilai-nilai moral, agama, dan norma sosial ditransmisikan melalui interaksi sehari-hari, 

keteladanan orang tua, serta praktik pengasuhan yang konsisten. Temuan penelitian empiris dan kajian 

kepustakaan menunjukkan bahwa keberhasilan internalisasi nilai pada anak sangat bergantung pada 

konsistensi pola asuh dan keterlibatan aktif orang tua dalam kehidupan spiritual dan moral anak 

(Widiyanto & Nurfaizah, 2023). 

Dalam perspektif Islam, konsep pendidikan keluarga menekankan bahwa pembentukan akhlak 

https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip
https://doi.org/10.59086/jkip.v5i1.1305
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:adenurcahyani@gmail.com


     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 5, No. 1, Maret 2026. p. 1-8 

2 

dan karakter harus berakar pada nilai-nilai Al-Qur’an dan Sunnah, seperti kejujuran (ṣidq), amanah, adab 

terhadap orang tua, kasih sayang (raḥmah), disiplin ibadah, serta tanggung jawab sosial. Nilai-nilai 

tersebut harus menjadi bagian dari praktik sehari-hari melalui pembiasaan (habituation), penguatan 

melalui cerita dan doa, serta keteladanan orang tua sebagai uswah hasanah. Implementasi yang bersifat 

praksis misalnya rutinitas shalat bersama, pembiasaan membaca doa sebelum dan sesudah aktivitas, serta 

praktik kejujuran dalam interaksi sehari-hari di rumah mendorong internalisasi nilai yang lebih 

mendalam dibandingkan sekadar instruksi verbal (Somantri, 2023). 

Namun, keluarga Muslim kontemporer menghadapi tantangan yang semakin kompleks, 

terutama akibat penetrasi media digital yang masif, perubahan pola interaksi sosial, serta tekanan 

ekonomi yang memengaruhi intensitas dan kualitas relasi orang tua dan anak. Sejumlah penelitian 

memang telah membahas pendidikan karakter dalam keluarga atau literasi digital secara terpisah, tetapi 

sebagian besar masih bersifat parsial, normatif, dan belum menyajikan kerangka integratif yang secara 

sistematis mengaitkan nilai-nilai Islam dengan realitas pengasuhan keluarga di era digital. Beberapa 

kajian merekomendasikan strategi adaptif yang menggabungkan pendekatan tradisional nilai Islam 

dengan pemanfaatan media edukatif dan penguatan lingkungan belajar keluarga (Wisiyanti, 2024). 

Strategi tersebut mencakup pelatihan literasi digital bagi orang tua, pembatasan konten yang tidak 

sesuai nilai moral, serta pemanfaatan konten islami interaktif sebagai sarana penguatan pembiasaan nilai 

di rumah. 

Penelitian lapangan dan studi kasus juga menggarisbawahi peran keteladanan (modeling) 

sebagai mekanisme utama pembentukan karakter, di mana anak cenderung meniru perilaku orang tua 

yang diamati secara berulang. Dengan demikian, kualitas moral orang tua dan konsistensi antara nilai 

yang diajarkan dan perilaku yang ditampilkan menjadi indikator penting keberhasilan pendidikan 

karakter pada anak usia dini (Masyhuri, 2024). Selain itu, komunikasi keluarga yang terbuka, dialogis, 

dan berbasis kasih sayang terbukti memperkuat keterikatan emosional, sehingga anak lebih reseptif 

terhadap nilai moral dan ajaran agama yang disampaikan (Tarigan, 2024). 

Meskipun demikian, kajian-kajian terdahulu belum secara memadai menjelaskan bagaimana 

nilai-nilai Islam dapat dioperasionalkan secara kontekstual dalam praktik pengasuhan keluarga Muslim 

Indonesia yang hidup di tengah ekosistem digital. Ketiadaan sintesis sistematis ini menimbulkan celah 

penelitian (research gap) yang penting, khususnya terkait kebutuhan akan model pengasuhan Islami 

yang adaptif, integratif, dan relevan dengan tantangan era digital. 

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk merumuskan 

sebuah model konseptual dan praksis pengasuhan keluarga yang memadukan nilai-nilai Islam dengan 

pendekatan pedagogis kontemporer dan literasi digital keluarga. Penelitian ini diarahkan untuk 

menggali secara mendalam: bagaimana nilai-nilai Islam diimplementasikan dalam praktik keseharian 

keluarga; hambatan struktural, kultural, dan personal yang dialami orang tua; serta strategi pengasuhan 

apa yang paling efektif dalam memperkuat internalisasi karakter anak di era digital. 

Secara teoretis, penelitian ini diharapkan berkontribusi pada pengembangan kajian pendidikan 

karakter berbasis keluarga dalam perspektif Islam kontemporer dengan menawarkan kerangka integratif 

antara nilai keislaman dan dinamika digital. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan menjadi 

rujukan strategis bagi orang tua, pendidik, dan pembuat kebijakan dalam merancang intervensi 

penguatan fungsi keluarga sebagai madrasah pertama pembentukan karakter anak. 

 

Kajian Teori  
 

Pembentukan Karakter Anak dalam Perspektif Pendidikan Islam 

Karakter anak dalam perspektif pendidikan Islam dipahami bukan sekadar sebagai kumpulan 

perilaku baik yang tampak secara lahiriah, tetapi sebagai manifestasi internal dari nilai-nilai akhlak yang 

terintegrasi antara dimensi iman, kesadaran moral, dan tindakan nyata. Karakter tidak dipandang 

sebagai sifat bawaan yang statis atau deterministik, melainkan sebagai hasil dari proses tarbiyah yang 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

3 

berlangsung secara bertahap, berkelanjutan, dan kontekstual sejak usia dini. Islam memandang anak 

sebagai makhluk yang lahir dalam keadaan fitrah, yaitu potensi suci yang mengandung kesiapan 

menerima kebenaran, namun potensi tersebut tidak akan berkembang secara otomatis tanpa arah 

pendidikan dan lingkungan yang konsisten. 

Pandangan ini membedakan perspektif pendidikan Islam dari pendekatan psikologis 

behavioristik yang menekankan pembentukan karakter melalui stimulus-respons semata, maupun 

pendekatan kognitivistik yang terlalu menitikberatkan pada penalaran moral. Pendidikan Islam 

menempatkan karakter sebagai kesatuan iman, ilmu, dan amal. Karakter yang baik tidak cukup dibangun 

melalui pengetahuan normatif tentang benar dan salah, tetapi harus terinternalisasi dalam kesadaran 

spiritual dan diwujudkan dalam kebiasaan perilaku yang konsisten. Oleh karena itu, pendidikan karakter 

dalam Islam bersifat holistik, mencakup dimensi spiritual, moral, emosional, dan sosial secara simultan. 

Anak yang dibentuk melalui pendekatan ini diharapkan tidak hanya patuh secara formal, tetapi memiliki 

kesadaran nilai yang kokoh dan relatif stabil dalam menghadapi situasi sosial yang kompleks 

(Mardhiyah, 2021). 

 

Nilai-Nilai Islam sebagai Dasar Pembentukan Karakter Anak 
Nilai-nilai Islam berfungsi sebagai fondasi normatif sekaligus operasional dalam pembentukan 

karakter anak di lingkungan keluarga. Nilai-nilai seperti kejujuran (ṣidq), amanah, tanggung jawab, 

kasih sayang (raḥmah), disiplin, kesabaran, dan adab sosial bukan hanya ideal moral abstrak, tetapi 

prinsip hidup yang menuntut aktualisasi konkret dalam kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai ini bersifat 

universal dan lintas zaman, namun proses internalisasinya menuntut pendekatan yang kontekstual 

sesuai dengan tahap perkembangan psikologis dan sosial anak. Berbeda dengan pendekatan moral 

sekuler yang sering memisahkan nilai dari dimensi transendental, pendidikan karakter Islam menautkan 

nilai dengan kesadaran ketuhanan, sehingga motivasi moral anak tidak semata-mata bersumber dari 

kontrol eksternal, tetapi dari rasa tanggung jawab spiritual. Kejujuran membentuk integritas pribadi 

anak sejak dini dan menjadi fondasi kepercayaan sosial. Amanah dan tanggung jawab melatih anak 

memahami konsekuensi moral dari setiap tindakan, sementara kasih sayang membentuk stabilitas emosi 

dan empati sosial. Dalam konteks keluarga Islam, nilai-nilai tersebut tidak diajarkan secara fragmentaris, 

melainkan terintegrasi dalam aktivitas keseharian. Proses internalisasi nilai berlangsung melalui 

interaksi langsung antara orang tua dan anak, sehingga nilai dipersepsikan sebagai bagian dari 

kehidupan bermakna, bukan sebagai seperangkat aturan kaku (Utami, 2023). 

 

Peran Keluarga sebagai Madrasah Pertama dalam Pembentukan Karakter 

Keluarga merupakan institusi pendidikan primer yang memiliki pengaruh paling mendalam dan 

berjangka panjang terhadap pembentukan karakter anak, bahkan sebelum anak memasuki lembaga 

pendidikan formal. Dalam Islam, keluarga diposisikan sebagai madrasah al-ūlā (madrasah pertama) 

karena dari keluargalah anak pertama kali belajar tentang makna benar dan salah, baik dan buruk, serta 

cara memaknai realitas sosial dan spiritual. Dibandingkan sekolah yang beroperasi dalam ruang dan 

waktu terbatas, pendidikan karakter dalam keluarga berlangsung secara kontinu melalui relasi emosional 

yang intens. Orang tua berperan sebagai pendidik utama yang bertanggung jawab atas arah 

perkembangan moral dan spiritual anak. Tanggung jawab ini tidak dapat sepenuhnya dialihkan kepada 

sekolah atau lingkungan sosial. Ketika keluarga gagal menjalankan fungsi edukatifnya, pendidikan 

karakter di institusi formal cenderung bersifat kompensatoris dan tidak memiliki fondasi nilai yang kuat. 

Keluarga yang berfungsi optimal ditandai oleh konsistensi nilai, komunikasi yang sehat, serta 

lingkungan emosional yang aman, sehingga memungkinkan internalisasi nilai Islam berlangsung secara 

alami dan berkelanjutan (Putra, 2023). 

 

Keteladanan Orang Tua dalam Pembentukan Karakter Anak 

Keteladanan (uswah hasanah) merupakan mekanisme paling fundamental dalam pendidikan 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 5, No. 1, Maret 2026. p. 1-8 

4 

karakter Islam dan memiliki pengaruh yang melampaui metode instruksional verbal. Anak belajar 

terutama melalui observasi dan imitasi terhadap perilaku orang tua, baik yang disadari maupun tidak 

disadari. Dalam konteks ini, orang tua berfungsi sebagai “teks hidup” yang dibaca anak setiap hari. Ketika 

terdapat inkonsistensi antara nilai yang diucapkan dan perilaku yang ditampilkan, anak tidak hanya 

mengalami kebingungan moral, tetapi juga berpotensi mengembangkan sikap sinis terhadap nilai itu 

sendiri. Oleh karena itu, keteladanan menuntut integritas, bukan kesempurnaan. Orang tua yang mampu 

mengakui kesalahan dan memperbaikinya justru memberikan pembelajaran moral yang lebih autentik 

dibandingkan orang tua yang mempertahankan otoritas secara defensif. Keteladanan yang reflektif ini 

membangun karakter anak melalui proses belajar moral yang jujur dan manusiawi. 

 

Pembiasaan Ibadah dan Praktik Nilai dalam Kehidupan Keluarga 

Pembiasaan merupakan strategi pedagogis yang menjembatani nilai normatif dengan perilaku 

nyata melalui pengulangan yang bermakna. Dalam keluarga Islam, pembiasaan ibadah seperti shalat, 

doa harian, membaca Al-Qur’an, dan sedekah tidak hanya berfungsi sebagai kewajiban ritual, tetapi 

sebagai sarana internalisasi disiplin, kesabaran, dan tanggung jawab moral. Namun, pembiasaan yang 

tidak disertai pemaknaan dan keteladanan berisiko mereduksi ibadah menjadi rutinitas mekanis yang 

miskin kesadaran nilai. Oleh karena itu, pembiasaan harus dilakukan secara konsisten, reflektif, dan 

kontekstual. Selain ibadah ritual, pembiasaan nilai juga diwujudkan dalam praktik keseharian seperti 

berkata sopan, menepati janji, dan menyelesaikan tanggung jawab rumah tangga. Praktik-praktik ini 

membentuk karakter anak secara gradual, kumulatif, dan berjangka panjang (Hidayah, 2022). 

 

Komunikasi Spiritual dan Moral dalam Keluarga 

Komunikasi keluarga merupakan medium strategis dalam menjembatani nilai dengan kesadaran 

anak. Pendidikan karakter yang efektif tidak dibangun melalui perintah sepihak, melainkan melalui 

dialog yang membantu anak memahami makna dan rasionalitas moral suatu nilai. Islam mendorong 

metode hiwar (dialog) sebagai pendekatan pendidikan yang menghargai akal, emosi, dan pengalaman 

anak. Komunikasi yang otoriter cenderung melahirkan kepatuhan semu, sementara komunikasi dialogis 

mendorong internalisasi nilai yang lebih tahan uji. Anak yang dilibatkan dalam dialog moral memiliki 

kemampuan reflektif yang lebih baik dan lebih siap mempertahankan nilai dalam situasi sosial yang 

ambigu atau penuh tekanan (Mardhiyah, 2021). 

 

Tantangan Pembentukan Karakter Anak di Era Digital 

Era digital menghadirkan tantangan struktural baru yang tidak sepenuhnya diantisipasi oleh 

model pendidikan karakter konvensional. Anak terpapar pada beragam nilai, gaya hidup, dan pola relasi 

melalui media digital yang sering kali bertentangan dengan nilai Islam. Jika keluarga tidak berfungsi 

sebagai penyaring dan penafsir nilai, maka proses internalisasi karakter anak akan lebih banyak dibentuk 

oleh algoritma media daripada oleh nilai keluarga. Kondisi ini menuntut peningkatan literasi digital 

orang tua serta pengembangan pola pengasuhan Islami yang adaptif, bukan reaktif. Pendampingan 

penggunaan media, pembatasan yang rasional, serta dialog kritis tentang konten digital menjadi strategi 

kunci untuk menjaga konsistensi pendidikan karakter dalam konteks modern. 

 

Implikasi Teoretis Pembentukan Karakter Anak Berbasis Keluarga Islam 

Secara teoretis, kajian ini menegaskan bahwa pendidikan karakter berbasis keluarga Islam harus 

dipahami sebagai sistem pendidikan moral yang utuh, integratif, dan kontekstual, bukan sekadar 

kumpulan praktik normatif. Keluarga berfungsi sebagai aktor utama yang menentukan arah kualitas 

karakter generasi mendatang. Kegagalan pendidikan karakter di tingkat keluarga tidak hanya 

berdampak individual, tetapi juga menimbulkan konsekuensi sosial dan moral yang luas. Dengan 

demikian, artikel ini memosisikan diri dalam peta keilmuan pendidikan karakter Islam sebagai upaya 

sintesis antara nilai keislaman normatif, pendekatan pedagogis keluarga, dan tantangan era digital. 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

5 

Penguatan peran keluarga sebagai madrasah pertama bukan lagi pilihan ideal, melainkan kebutuhan 

struktural dalam pembangunan karakter anak yang berakhlak dan berintegritas (Utami, 2023). 

 

Metode Penelitian 
 

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur (library research) yang berfokus pada 

pengumpulan, analisis, dan sintesis berbagai sumber ilmiah yang relevan mengenai peran nilai-nilai 

Islam dalam pembentukan karakter anak di lingkungan keluarga. Pendekatan ini dipilih karena isu yang 

dikaji bersifat konseptual-normatif sekaligus kontekstual, berkaitan dengan ajaran Islam, teori 

pendidikan karakter, dan dinamika pengasuhan keluarga yang telah banyak dibahas dalam literatur 

akademik. Studi literatur dilakukan secara sistematis dengan menetapkan kriteria inklusi dan eksklusi 

yang jelas untuk menjamin transparansi dan akuntabilitas proses seleksi sumber. Kriteria inklusi 

meliputi: (1) artikel jurnal, buku ilmiah, dan prosiding yang membahas pendidikan karakter anak, 

keluarga, dan nilai-nilai Islam; (2) sumber yang ditulis dalam konteks pendidikan Islam atau relevan 

dengan keluarga Muslim; (3) publikasi yang memiliki landasan akademik yang jelas dan dapat 

dipertanggungjawabkan; serta (4) sumber yang diterbitkan dalam rentang waktu lima tahun terakhir 

(2020–2025). 

Sementara itu, kriteria eksklusi mencakup: (1) artikel populer non-ilmiah, opini, atau tulisan 

tanpa proses telaah sejawat; (2) literatur yang membahas karakter anak tanpa keterkaitan dengan peran 

keluarga atau perspektif Islam; serta (3) publikasi yang tidak menyediakan informasi metodologis atau 

rujukan teoretis yang memadai. Penetapan kriteria ini dimaksudkan untuk menghindari bias seleksi serta 

memastikan bahwa literatur yang dianalisis benar-benar relevan dengan fokus penelitian. Data 

dikumpulkan melalui penelusuran literatur akademik menggunakan database daring seperti Garuda 

Ristekdikti, Google Scholar, dan repositori universitas. Rentang waktu 2020–2025 dipilih secara sadar 

untuk menangkap perkembangan wacana pendidikan karakter keluarga Islam dalam konteks mutakhir, 

khususnya terkait dampak era digital dan perubahan pola pengasuhan keluarga pascapandemi. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya mereproduksi pandangan klasik, tetapi juga mengaitkannya dengan 

temuan-temuan kontemporer. 

Dari proses penelusuran awal, diperoleh sejumlah 78 publikasi. Setelah melalui tahap seleksi 

berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi, sebanyak 32 sumber utama dinyatakan relevan dan dianalisis 

secara mendalam. Sumber-sumber tersebut terdiri atas artikel jurnal nasional terakreditasi, buku teks 

pendidikan Islam, dan laporan penelitian yang secara eksplisit membahas pendidikan karakter anak 

berbasis keluarga. Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif kualitatif melalui tiga tahap 

utama, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan 

mengelompokkan literatur berdasarkan tema-tema kunci seperti nilai-nilai moral Islam, keteladanan 

orang tua, pembiasaan ibadah, komunikasi keluarga, serta tantangan pengasuhan di era digital. 

Penyajian data dilakukan dalam bentuk uraian konseptual yang terstruktur untuk memudahkan 

perbandingan antar temuan penelitian. 

Analisis tidak berhenti pada pemaparan deskriptif, tetapi dilanjutkan dengan sintesis kritis 

melalui penelusuran kesamaan, perbedaan, dan kecenderungan temuan antar penulis guna 

mengidentifikasi pola konseptual dan celah teoretis dalam kajian pendidikan karakter berbasis keluarga 

Islam. Validitas data dijaga melalui cross-checking antar sumber serta pembandingan antara teori klasik 

pendidikan Islam dan hasil penelitian empiris kontemporer. Dengan pendekatan metodologis ini, 

penelitian diharapkan menghasilkan pemahaman yang komprehensif, sistematis, dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara akademik mengenai strategi keluarga dalam menanamkan nilai-nilai 

Islam untuk membentuk karakter anak yang berakhlak mulia dan berintegritas di era modern. 

 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 5, No. 1, Maret 2026. p. 1-8 

6 

Hasil dan Pembahasan  
Hasil kajian literatur secara keseluruhan memperlihatkan pola temuan yang relatif konsisten 

bahwa keluarga berperan sebagai ekosistem utama pembentukan karakter anak berbasis nilai-nilai Islam. 

Namun, yang lebih penting dari sekadar konsistensi tersebut adalah ditemukannya kesamaan mekanisme 

dan variasi strategi dalam implementasi nilai, tergantung pada konteks sosial, kualitas relasi keluarga, 

dan kapasitas reflektif orang tua. Artinya, pendidikan karakter dalam keluarga Islam tidak bersifat 

homogen, melainkan adaptif dan kontekstual. Sintesis temuan menunjukkan bahwa pembentukan 

karakter anak tidak berjalan secara linear, melainkan melalui interaksi dinamis antara nilai normatif 

Islam, praktik keseharian keluarga, dan pengaruh eksternal yang terus berubah. Dalam kerangka ini, 

keluarga berfungsi bukan hanya sebagai agen transmisi nilai, tetapi sebagai mediator antara ajaran Islam 

dan realitas sosial modern. Temuan ini menggeser pemahaman pendidikan karakter dari pendekatan 

instruksional menuju pendekatan relasional dan ekosistemik. 

 

Penerapan Nilai-Nilai Islam dalam Keluarga 

Hasil kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam yang diterapkan secara konsisten dalam 

keluarga berperan sebagai struktur dasar pembentukan karakter anak, terutama dalam aspek integritas 

moral, regulasi emosi, dan tanggung jawab sosial. Nilai kejujuran (ṣidq), amanah, kasih sayang (raḥmah), 

dan adab sosial muncul sebagai nilai inti yang paling sering dibahas dan diuji efektivitasnya dalam 

berbagai penelitian. Mardhiyah (2021) dan Utami (2023) sama-sama menegaskan bahwa penerapan nilai 

Islam dalam keluarga berkontribusi positif terhadap perilaku anak. Namun, terdapat perbedaan 

penekanan yang signifikan: sebagian studi menempatkan nilai sebagai alat kontrol sosial (misalnya 

disiplin dan kepatuhan), sementara studi lain melihat nilai sebagai basis pembentukan kesadaran moral 

internal. Perbedaan ini penting karena menunjukkan bahwa efektivitas nilai Islam sangat bergantung 

pada cara nilai tersebut dihadirkan dalam relasi orang tua dan anak. 

Dari perspektif sintesis, dapat disimpulkan bahwa nilai Islam paling efektif membentuk karakter 

ketika dipraktikkan dalam suasana relasional yang hangat dan bermakna, bukan dalam kerangka 

normatif yang kaku. Nilai yang disampaikan melalui interaksi sehari-hari, dialog, dan contoh nyata lebih 

mudah terinternalisasi dibandingkan nilai yang hanya disampaikan sebagai aturan. Dengan demikian, 

hasil kajian ini menegaskan bahwa pendidikan karakter Islami dalam keluarga harus dipahami sebagai 

proses pembudayaan nilai, bukan sekadar pengajaran moral. 

 

Keteladanan Orang Tua sebagai Model Pembelajaran Karakter 

Keteladanan orang tua muncul sebagai variabel paling dominan dan paling konsisten dalam 

hampir seluruh literatur yang dianalisis, menjadikannya poros utama pembentukan karakter anak dalam 

keluarga Islam. Hampir semua penelitian sepakat bahwa anak belajar nilai bukan dari apa yang dikatakan 

orang tua, melainkan dari apa yang dilakukan orang tua secara berulang. Hidayah (2022) menunjukkan 

bahwa keteladanan memiliki kontribusi paling tinggi dibandingkan metode lain. Sari dan Wahyudi 

(2021) memperkuat temuan ini dengan menyatakan bahwa perilaku orang tua berfungsi sebagai “teks 

moral hidup” yang dibaca anak setiap hari. Kesamaan temuan ini menunjukkan bahwa pendidikan 

karakter Islami bekerja terutama melalui mekanisme pembelajaran sosial dan afektif, bukan kognitif 

semata. 

Namun, analisis kritis lintas studi juga mengungkapkan bahwa keteladanan tidak selalu 

berdampak positif jika tidak disertai konsistensi dan refleksi etis. Beberapa studi mencatat bahwa 

inkonsistensi antara ucapan dan tindakan orang tua justru melemahkan otoritas moral dan mendorong 

anak mengembangkan relativisme nilai. Hal ini menunjukkan bahwa keteladanan bukan sekadar tampil 

sebagai figur moral, tetapi menuntut integritas dan kejujuran eksistensial dari orang tua. Implikasinya, 

pendidikan karakter Islami menempatkan orang tua bukan hanya sebagai pengajar nilai, tetapi sebagai 

subjek moral yang terus belajar dan memperbaiki diri. Ini merupakan kontribusi penting bagi teori 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

7 

pendidikan karakter Islam yang selama ini cenderung menekankan ideal normatif tanpa cukup menyoroti 

dinamika manusiawi pendidik. 

 

Pembiasaan Ibadah dan Lingkungan Spiritual dalam Rumah Tangga 

Hasil kajian menunjukkan bahwa pembiasaan ibadah berfungsi sebagai kerangka struktural yang 

menopang internalisasi nilai karakter dalam jangka panjang. Rutinitas ibadah yang dilakukan secara 

kolektif dalam keluarga seperti shalat berjamaah, membaca Al-Qur’an, dan doa harian menciptakan ritme 

spiritual yang membentuk disiplin, kesadaran diri, dan orientasi moral anak. Mulyani (2022) dan Putra 

(2023) menunjukkan kesesuaian temuan bahwa pembiasaan ibadah berkontribusi signifikan terhadap 

pembentukan karakter. Namun, literatur juga menyoroti adanya risiko formalisasi ibadah, di mana 

pembiasaan yang tidak disertai pemaknaan dapat menghasilkan kepatuhan ritual tanpa kesadaran moral. 

Dari sintesis ini dapat disimpulkan bahwa pembiasaan ibadah efektif membentuk karakter hanya 

ketika dipadukan dengan dialog reflektif dan keteladanan orang tua. Ibadah harus diposisikan sebagai 

sarana pembentukan makna hidup dan orientasi nilai, bukan sekadar rutinitas normatif. Temuan ini 

memperluas pemahaman tentang ibadah dalam pendidikan karakter Islam sebagai proses pedagogis, 

bukan hanya kewajiban religius. 

 

Tantangan dan Strategi Penguatan Nilai Islam dalam Keluarga Modern 

Literatur kontemporer secara konsisten menunjukkan bahwa tantangan utama pembentukan 

karakter anak saat ini bersumber dari ekosistem digital yang menggeser pola sosialisasi nilai. Media 

digital menghadirkan nilai alternatif yang sering kali bertentangan dengan nilai Islam, sekaligus 

melemahkan otoritas keluarga sebagai sumber utama pembelajaran moral. Fatmawati (2024) 

menekankan strategi literasi digital dan kontrol konten, sementara Jannah dan Rosyid (2024) menyoroti 

pentingnya komunikasi emosional dan dialog terbuka. Perbedaan pendekatan ini menunjukkan bahwa 

tantangan era digital tidak dapat diatasi dengan solusi tunggal. Kontrol tanpa relasi berisiko melahirkan 

resistensi, sementara relasi tanpa literasi digital berisiko kehilangan arah nilai. 

Sintesis temuan ini mengarah pada kebutuhan strategi pengasuhan Islami yang integratif, yaitu 

menggabungkan pengawasan digital, dialog moral, keteladanan, dan pembiasaan nilai. Orang tua 

dituntut bukan hanya sebagai pengontrol, tetapi sebagai pendamping nilai yang mampu membantu anak 

menafsirkan realitas digital secara kritis dan bermoral. 

 

Implikasi Pembentukan Karakter Anak dalam Keluarga Islam 

Secara konseptual, hasil kajian ini menegaskan bahwa pendidikan karakter berbasis keluarga 

Islam merupakan proses multidimensi yang melibatkan interaksi nilai normatif, praktik keseharian, dan 

konteks sosial modern. Keluarga tidak lagi dapat dipahami hanya sebagai agen transmisi nilai, tetapi 

sebagai ruang negosiasi makna antara ajaran Islam dan realitas kehidupan anak. Implikasi teoretisnya, 

kajian ini memperkuat posisi keluarga sebagai primary moral and spiritual educator dalam pendidikan 

karakter Islam kontemporer, sekaligus memperluas kerangka teori dengan memasukkan dimensi 

adaptasi digital. Hal ini memberikan kontribusi pada pengembangan teori pendidikan karakter Islam 

yang lebih responsif terhadap perubahan zaman. 

Secara praktis, hasil kajian ini menunjukkan bahwa program penguatan karakter anak harus 

diarahkan pada pemberdayaan orang tua, bukan hanya pada kurikulum sekolah. Program parenting 

Islami, kebijakan pendidikan keluarga, dan intervensi sosial perlu dirancang berbasis relasi, keteladanan, 

dan literasi digital agar fungsi keluarga sebagai madrasah pertama benar-benar efektif (Putra, 2023). 

 

Kesimpulan 
 

Berdasarkan hasil kajian literatur yang telah dilakukan, dapat ditegaskan bahwa keluarga 

merupakan fondasi paling mendasar dan strategis dalam proses pembentukan karakter anak. Posisi 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 5, No. 1, Maret 2026. p. 1-8 

8 

keluarga sebagai lembaga pendidikan pertama menjadikannya ruang utama internalisasi nilai-nilai Islam 

yang bersifat fundamental, berjangka panjang, dan membentuk kerangka kepribadian anak secara 

menyeluruh. Nilai-nilai Islam seperti kejujuran, tanggung jawab, kasih sayang, kedisiplinan, 

kesederhanaan, dan toleransi tidak efektif jika hanya diajarkan secara verbal, melainkan harus 

diwujudkan melalui keteladanan nyata, pembiasaan konsisten, dan interaksi keluarga sehari-hari. 

Dengan demikian, pendidikan karakter Islami dalam keluarga bukan sekadar proses pengajaran kognitif, 

tetapi proses pembentukan moral, spiritual, dan sosial yang berlangsung secara berkesinambungan.  

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada penegasan bahwa pendidikan karakter berbasis 

nilai Islam dalam keluarga berfungsi sebagai benteng moral yang strategis dalam menghadapi tantangan 

era digital dan globalisasi. Arus informasi yang tidak terfilter, budaya instan, serta kecenderungan 

individualistik berpotensi melemahkan nilai moral anak apabila tidak diimbangi dengan fondasi nilai 

yang kuat di rumah. Dalam konteks ini, keteladanan orang tua dalam menjalankan ajaran Islam menjadi 

faktor penentu utama, karena anak belajar nilai bukan dari apa yang diperintahkan, melainkan dari apa 

yang mereka lihat dan alami. Temuan ini memperjelas bahwa kualitas internalisasi nilai Islam dalam 

keluarga lebih ditentukan oleh konsistensi perilaku orang tua daripada intensitas nasihat atau kontrol 

semata. 

Secara lebih luas, implikasi strategis penelitian ini menunjukkan bahwa penguatan pendidikan 

keluarga Islam harus menjadi prioritas dalam pengembangan pendidikan karakter anak. Pendidikan 

karakter tidak dapat sepenuhnya diserahkan kepada sekolah atau lembaga formal, karena fondasi nilai 

justru terbentuk di lingkungan keluarga. Oleh karena itu, orang tua perlu diposisikan sebagai pendidik 

moral dan spiritual utama, bukan sekadar pendamping akademik anak. Program pendidikan keluarga 

Islam, baik melalui kebijakan pendidikan, dakwah, maupun pemberdayaan masyarakat, perlu diarahkan 

pada penguatan keteladanan, kualitas komunikasi keluarga, serta pembiasaan nilai-nilai Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini diharapkan mampu melahirkan generasi yang cerdas secara 

intelektual, matang secara emosional, dan kuat secara moral serta spiritual. 

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan yang perlu diakui secara objektif. Kajian 

ini sepenuhnya menggunakan pendekatan studi literatur sehingga belum menggambarkan realitas 

empiris secara langsung dalam berbagai konteks keluarga Muslim yang memiliki latar belakang sosial, 

ekonomi, dan budaya yang beragam. Selain itu, ketergantungan pada sumber tertulis berpotensi 

mengabaikan praktik pendidikan keluarga yang berlangsung secara informal dan tidak terdokumentasi 

dalam publikasi ilmiah. 

 

Referensi 
 Fatmawati, R. (2024). Strategi keluarga Muslim dalam menjaga nilai-nilai Islam pada era digital. Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Islam, 8(1), 34–45. https://doi.org/10.54045/jipi.v8i1.1214  

Hasanah, N. (2022). Peran pendidikan Islam dalam pembentukan karakter anak di lingkungan keluarga. 

Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 7(1), 45–56. https://doi.org/10.24252/jpii.v7i1.29214  

Hidayah, A. (2022). Keteladanan orang tua dalam pembentukan karakter anak di keluarga Muslim. 

Jurnal Tarbawi: Pendidikan Islam, 5(2), 89–101. https://doi.org/10.36781/tarbawi.v5i2.1203  

Jannah, M., & Rosyid, A. (2024). Komunikasi keluarga Islami sebagai strategi pembinaan moral anak di 

era digital. Jurnal Komunikasi dan Pendidikan Islam, 6(2), 115–129. 

https://doi.org/10.32678/jkpi.v6i2.1349  

Mardhiyah, F. (2021). Penerapan nilai-nilai Islam dalam membentuk karakter anak usia dini. Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini Al-Athfal, 7(2), 60–70. https://doi.org/10.31004/alathfal.v7i2.1652  

Masyhuri, M. (2024). Analisis peran orang tua dalam pembentukan karakter moral anak usia dini. 

Kumara: Jurnal Ilmu Pendidikan, Universitas Sebelas Maret. 

https://jurnal.uns.ac.id/kumara/article/view/94783  

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2018). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (3rd 

ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications 

https://doi.org/10.54045/jipi.v8i1.1214
https://doi.org/10.24252/jpii.v7i1.29214
https://doi.org/10.36781/tarbawi.v5i2.1203
https://doi.org/10.32678/jkpi.v6i2.1349
https://doi.org/10.31004/alathfal.v7i2.1652
https://jurnal.uns.ac.id/kumara/article/view/94783


Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

9 

Mulyani, S. (2022). Pembiasaan ibadah dalam keluarga terhadap pembentukan karakter anak. Jurnal 

Pendidikan Islam dan Sosial, 4(3), 98–110. https://doi.org/10.33830/jpis.v4i3.2998  

Putra, H. (2023). Pengaruh lingkungan spiritual keluarga terhadap perkembangan karakter anak. Jurnal 

Pendidikan dan Dakwah Islam, 9(1), 77–88. https://doi.org/10.32505/jpdi.v9i1.3107  

Sari, L., & Wahyudi, D. (2021). Keteladanan sebagai metode pendidikan karakter dalam Islam. Jurnal 

Ilmiah Al-Mumtaz, 5(2), 152–164. https://doi.org/10.46773/almumtaz.v5i2.238  

Somantri, D. (2023). Pendidikan Karakter Berbasis Ajaran Agama Islam. Jurnal Pendidikan & Perspektif; 

Universitas Islam (UIN). Retrieved from 

https://perspektif.uinsgd.ac.id/index.php/JP/article/download/224/112  

Tarigan, N. C. N. B. (2024). Lingkungan edukatif sebagai penguatan pendidikan karakter Islam. 

Formatif. https://glonus.org/index.php/formatif/article/download/155/125  

Utami, N. (2023). Kasih sayang dalam pendidikan keluarga Islami terhadap perkembangan karakter 

anak. Jurnal Pendidikan Karakter Islam, 8(2), 122–134. https://doi.org/10.32503/jpki.v8i2.2759  

Widiyanto, B. B., & Nurfaizah, N. (2023). Peran orang tua terhadap pendidikan karakter anak. Jurnal 

Dinamika: Kajian Pendidikan dan Keislaman. 

https://jurnal.iainsalatiga.ac.id/index.php/dinamika/article/view/171  

Wisiyanti, R. A. (2024). Penguatan Pendidikan Karakter Melalui Pendidikan Agama Islam di Era 

Digital. Jurnal Edukasia / Jurnal Pendidikan. 

https://www.jurnaledukasia.org/index.php/edukasia/article/download/1139/727  

 

 

https://doi.org/10.33830/jpis.v4i3.2998
https://doi.org/10.32505/jpdi.v9i1.3107
https://doi.org/10.46773/almumtaz.v5i2.238
https://perspektif.uinsgd.ac.id/index.php/JP/article/download/224/112
https://glonus.org/index.php/formatif/article/download/155/125
https://doi.org/10.32503/jpki.v8i2.2759
https://jurnal.iainsalatiga.ac.id/index.php/dinamika/article/view/171
https://www.jurnaledukasia.org/index.php/edukasia/article/download/1139/727

	Kajian Teori
	Metode Penelitian
	Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur (library research) yang berfokus pada pengumpulan, analisis, dan sintesis berbagai sumber ilmiah yang relevan mengenai peran nilai-nilai Islam dalam pembentukan karakter anak di lingkungan keluarga...
	Sementara itu, kriteria eksklusi mencakup: (1) artikel populer non-ilmiah, opini, atau tulisan tanpa proses telaah sejawat; (2) literatur yang membahas karakter anak tanpa keterkaitan dengan peran keluarga atau perspektif Islam; serta (3) publikasi ya...
	Dari proses penelusuran awal, diperoleh sejumlah 78 publikasi. Setelah melalui tahap seleksi berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi, sebanyak 32 sumber utama dinyatakan relevan dan dianalisis secara mendalam. Sumber-sumber tersebut terdiri atas art...
	Analisis tidak berhenti pada pemaparan deskriptif, tetapi dilanjutkan dengan sintesis kritis melalui penelusuran kesamaan, perbedaan, dan kecenderungan temuan antar penulis guna mengidentifikasi pola konseptual dan celah teoretis dalam kajian pendidik...
	Hasil dan Pembahasan
	Kesimpulan
	Referensi

