Tut Wuri Handayani, Vol.5 (1) (2026)
Published by: Lembaga Riset Ilmiah - Yayasan Mentari Meraki Asa

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan

Journal homepage: https://jurnal.risetilmiah.ac.id /index.php/jkip

Cara Membentuk Karakter Anak Berdasarkan Nilai-Nilai
Islam Dalam Keluarga

Masganti', Ade Nurcahyani Ritonga?, Anugrah Satria Dermawan?, Riska Anita Siregar*
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

ARTICLE INFO ABSTRACT

Article history: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran strategis nilai-nilai Islam dalam
Received: 12 Desember 2025 pembentukan karakter anak di lingkungan keluarga melalui pendekatan studi literatur.
Revised 08 Januari 2026 Kajian dilakukan terhadap sumber-sumber ilmiah nasional yang relevan dalam rentang
Accepted, 13 Januari 2026 tahun 2020-2025. Hasil kajian menunjukkan bahwa keluarga berperan sebagai agen utama

internalisasi nilai-nilai Islam, terutama kejujuran (sidq), amanah, kasih sayang (rahmah),
disiplin, dan tanggung jawab, yang ditanamkan secara efektif melalui keteladanan orang

Keywords: tua (uswah hasanah), pembiasaan ibadah, serta komunikasi spiritual yang konsisten.
Children's character, Temuan juga mengungkap bahwa tantangan era digital menuntut pola pengasuhan Islami
Islamic values, yang adaptif, khususnya melalui integrasi literasi digital berbasis nilai moral dan
Family, pengawasan edukatif terhadap media digital anak. Kontribusi utama penelitian ini
role models terletak pada sintesis konseptual yang menegaskan keterkaitan antara pendidikan
karakter Islami tradisional dan kebutuhan pengasuhan keluarga Muslim di era modern,
How to Cite: yang selama ini masih dibahas secara terpisah dalam kajian-kajian sebelumnya. Dengan
Masganti, M., Ritonga, A. N., Dermawan, A. S, demikian, penelitian ini memperkuat posisi keluarga sebagai madrasah pertama yang
& Siregar, R. A. (2026). Cara Membentuk tidak hanya religius secara normatif, tetapi juga relevan secara kontekstual dalam
Karakter Anak Berdasarkan Nilai-Nilai [slam membentuk karakter anak berakhlak mulia dan berintegritas.
Dalam Keluarga. Tut JWuri Handayani: Jurnal
Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, 5(1). This This study aims to analyze the strategic role of Islamic values in shaping children’s character
https://doi.ore/10.59086/ikip.v5i1.1305 within the family environment through a literature review approach. The review examines relevant

national scholarly sources published between 2020 and 2025. The findings indicate that the family
functions as the primary agent for the internalization of Islamic values, particularly honesty (sidq),
trustworthiness (amanah), compassion (rahmah), discipline, and responsibility, which are most
effectively instilled through parental role modeling (uswah hasanah), habituation of religious
practices, and consistent spiritual communication. The study also reveals that the challenges of the
digital era necessitate adaptive Islamic parenting models, especially through the integration of
value-based digital literacy and educational supervision of children’s media use. The main
contribution of this study lies in its conceptual synthesis that bridges traditional Islamic character
education with the contemporary realities of Muslim family life, an area that has largely been
addressed in a fragmented manner in previous studies. Thus, this research reinforces the position of
the family as the first madrasah, not only normatively religious but also contextually relevant in
fostering children’s moral integrity and character in modern society.

This is an open access article under the CC BYSA license

7

OPEN ACCESS

Corresponding Author:

Ade Nurcahyani Ritonga

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
adenurcahvani@gmail.com

Pendahuluan

Perubahan sosial, digitalisasi, dan arus globalisasi membawa dinamika baru pada proses
pembentukan karakter anak sehingga peran keluarga sebagai arena primer pendidikan menjadi semakin
krusial. Keluarga tidak hanya berfungsi sebagai unit biologis tetapi juga sebagai madrasah pertama di
mana nilai-nilai moral, agama, dan norma sosial ditransmisikan melalui interaksi sehari-hari,
keteladanan orang tua, serta praktik pengasuhan yang konsisten. Temuan penelitian empiris dan kajian
kepustakaan menunjukkan bahwa keberhasilan internalisasi nilai pada anak sangat bergantung pada
konsistensi pola asuh dan keterlibatan aktif orang tua dalam kehidupan spiritual dan moral anak
(Widiyanto & Nurfaizah, 2023).

Dalam perspektif Islam, konsep pendidikan keluarga menekankan bahwa pembentukan akhlak

Journal homepage: https://jurnal.risetiimiah.ac.id/index.php/ikip a0 1



https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip
https://doi.org/10.59086/jkip.v5i1.1305
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:adenurcahyani@gmail.com

2 d ISSN: 2830 232X (Online)

dan karakter harus berakar pada nilai-nilai Al-Qur’an dan Sunnah, seperti kejujuran (sidq), amanah, adab
terhadap orang tua, kasih sayang (rahmah), disiplin ibadah, serta tanggung jawab sosial. Nilai-nilai
tersebut harus menjadi bagian dari praktik sehari-hari melalui pembiasaan (habituation), penguatan
melalui cerita dan doa, serta keteladanan orang tua sebagai uswah hasanah. Implementasi yang bersifat
praksis misalnya rutinitas shalat bersama, pembiasaan membaca doa sebelum dan sesudah aktivitas, serta
praktik kejujuran dalam interaksi sehari-hari di rumah mendorong internalisasi nilai yang lebih
mendalam dibandingkan sekadar instruksi verbal (Somantri, 2023).

Namun, keluarga Muslim kontemporer menghadapi tantangan yang semakin kompleks,
terutama akibat penetrasi media digital yang masif, perubahan pola interaksi sosial, serta tekanan
ekonomi yang memengaruhi intensitas dan kualitas relasi orang tua dan anak. Sejumlah penelitian
memang telah membahas pendidikan karakter dalam keluarga atau literasi digital secara terpisah, tetapi
sebagian besar masih bersifat parsial, normatif, dan belum menyajikan kerangka integratif yang secara
sistematis mengaitkan nilai-nilai Islam dengan realitas pengasuhan keluarga di era digital. Beberapa
kajian merekomendasikan strategi adaptif yang menggabungkan pendekatan tradisional nilai Islam
dengan pemanfaatan media edukatif’ dan penguatan lingkungan belajar keluarga (Wisiyanti, 2024).
Strategi tersebut mencakup pelatihan literasi digital bagi orang tua, pembatasan konten yang tidak
sesual nilai moral, serta pemanfaatan konten islami interaktif sebagai sarana penguatan pembiasaan nilai
di rumah.

Penelitian lapangan dan studi kasus juga menggarisbawahi peran keteladanan (modeling)
sebagai mekanisme utama pembentukan karakter, di mana anak cenderung meniru perilaku orang tua
yang diamati secara berulang. Dengan demikian, kualitas moral orang tua dan konsistensi antara nilai
yang diajarkan dan perilaku yang ditampilkan menjadi indikator penting keberhasilan pendidikan
karakter pada anak usia dini (Masyhuri, 2024). Selain itu, komunikasi keluarga yang terbuka, dialogis,
dan berbasis kasih sayang terbukti memperkuat keterikatan emosional, sehingga anak lebih reseptif
terhadap nilai moral dan ajaran agama yang disampaikan (Tarigan, 2024).

Meskipun demikian, kajian-kajian terdahulu belum secara memadai menjelaskan bagaimana
nilai-nilai Islam dapat dioperasionalkan secara kontekstual dalam praktik pengasuhan keluarga Muslim
Indonesia yang hidup di tengah ekosistem digital. Ketiadaan sintesis sistematis ini menimbulkan celah
penelitian (research gap) yang penting, khususnya terkait kebutuhan akan model pengasuhan Islami
yang adaptif, integratif, dan relevan dengan tantangan era digital.

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk merumuskan
sebuah model konseptual dan praksis pengasuhan keluarga yang memadukan nilai-nilai Islam dengan
pendekatan pedagogis kontemporer dan literasi digital keluarga. Penelitian ini diarahkan untuk
menggali secara mendalam: bagaimana nilai-nilai Islam diimplementasikan dalam praktik keseharian
keluarga; hambatan struktural, kultural, dan personal yang dialami orang tua; serta strategi pengasuhan
apa yang paling efektif dalam memperkuat internalisasi karakter anak di era digital.

Secara teoretis, penelitian ini diharapkan berkontribusi pada pengembangan kajian pendidikan
karakter berbasis keluarga dalam perspektif Islam kontemporer dengan menawarkan kerangka integratif
antara nilai keislaman dan dinamika digital. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan menjadi
rujukan strategis bagi orang tua, pendidik, dan pembuat kebijakan dalam merancang intervensi
penguatan fungsi keluarga sebagai madrasah pertama pembentukan karakter anak.

Kajian Teori

Pembentukan Karakter Anak dalam Perspektif Pendidikan Islam

Karakter anak dalam perspektif pendidikan Islam dipahami bukan sekadar sebagai kumpulan
perilaku baik yang tampak secara lahiriah, tetapi sebagai manifestasi internal dari nilai-nilai akhlak yang
terintegrasi antara dimensi iman, kesadaran moral, dan tindakan nyata. Karakter tidak dipandang
sebagai sifat bawaan yang statis atau deterministik, melainkan sebagai hasil dari proses tarbiyah yang

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 5, No. 1, Maret 2026. p. 1-8



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 3

berlangsung secara bertahap, berkelanjutan, dan kontekstual sejak usia dini. Islam memandang anak
sebagai makhluk yang lahir dalam keadaan fitrah, yaitu potensi suci yang mengandung kesiapan
menerima kebenaran, namun potensi tersebut tidak akan berkembang secara otomatis tanpa arah
pendidikan dan lingkungan yang konsisten.

Pandangan ini membedakan perspektif pendidikan Islam dari pendekatan psikologis
behavioristik yang menekankan pembentukan karakter melalui stimulus-respons semata, maupun
pendekatan kognitivistik yang terlalu menitikberatkan pada penalaran moral. Pendidikan Islam
menempatkan karakter sebagai kesatuan iman, ilmu, dan amal. Karakter yang baik tidak cukup dibangun
melalui pengetahuan normatif tentang benar dan salah, tetapi harus terinternalisasi dalam kesadaran
spiritual dan diwujudkan dalam kebiasaan perilaku yang konsisten. Oleh karena itu, pendidikan karakter
dalam Islam bersifat holistik, mencakup dimensi spiritual, moral, emosional, dan sosial secara simultan.
Anak yang dibentuk melalui pendekatan ini diharapkan tidak hanya patuh secara formal, tetapi memiliki
kesadaran nilai yang kokoh dan relatif stabil dalam menghadapi situasi sosial yang kompleks
(Mardhiyah, 2021).

Nilai-Nilai Islam sebagai Dasar Pembentukan Karakter Anak

Nilai-nilai Islam berfungsi sebagai fondasi normatif sekaligus operasional dalam pembentukan
karakter anak di lingkungan keluarga. Nilai-nilai seperti kejujuran (sidq), amanah, tanggung jawab,
kasih sayang (rahmah), disiplin, kesabaran, dan adab sosial bukan hanya ideal moral abstrak, tetapi
prinsip hidup yang menuntut aktualisasi konkret dalam kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai ini bersifat
universal dan lintas zaman, namun proses internalisasinya menuntut pendekatan yang kontekstual
sesual dengan tahap perkembangan psikologis dan sosial anak. Berbeda dengan pendekatan moral
sekuler yang sering memisahkan nilai dari dimensi transendental, pendidikan karakter Islam menautkan
nilai dengan kesadaran ketuhanan, sehingga motivasi moral anak tidak semata-mata bersumber dari
kontrol eksternal, tetapi dari rasa tanggung jawab spiritual. Kejujuran membentuk integritas pribadi
anak sejak dini dan menjadi fondasi kepercayaan sosial. Amanah dan tanggung jawab melatih anak
memahami konsekuensi moral dari setiap tindakan, sementara kasih sayang membentuk stabilitas emosi
dan empati sosial. Dalam konteks keluarga Islam, nilai-nilai tersebut tidak diajarkan secara fragmentaris,
melainkan terintegrasi dalam aktivitas keseharian. Proses internalisasi nilai berlangsung melalui
interaksi langsung antara orang tua dan anak, sehingga nilai dipersepsikan sebagai bagian dari
kehidupan bermakna, bukan sebagai seperangkat aturan kaku (Utami, 2023).

Peran Keluarga sebagai Madrasah Pertama dalam Pembentukan Karakter

Keluarga merupakan institusi pendidikan primer yang memiliki pengaruh paling mendalam dan
berjangka panjang terhadap pembentukan karakter anak, bahkan sebelum anak memasuki lembaga
pendidikan formal. Dalam Islam, keluarga diposisikan sebagai madrasah al-uld (madrasah pertama)
karena dari keluargalah anak pertama kali belajar tentang makna benar dan salah, baik dan buruk, serta
cara memaknai realitas sosial dan spiritual. Dibandingkan sekolah yang beroperasi dalam ruang dan
waktu terbatas, pendidikan karakter dalam keluarga berlangsung secara kontinu melalui relasi emosional
yang intens. Orang tua berperan sebagai pendidik utama yang bertanggung jawab atas arah
perkembangan moral dan spiritual anak. Tanggung jawab ini tidak dapat sepenuhnya dialihkan kepada
sekolah atau lingkungan sosial. Ketika keluarga gagal menjalankan fungsi edukatifhya, pendidikan
karakter di institusi formal cenderung bersifat kompensatoris dan tidak memiliki fondasi nilai yang kuat.
Keluarga yang berfungsi optimal ditandai oleh konsistensi nilai, komunikasi yang sehat, serta
lingkungan emosional yang aman, sehingga memungkinkan internalisasi nilai Islam berlangsung secara
alami dan berkelanjutan (Putra, 2023).

Keteladanan Orang Tua dalam Pembentukan Karakter Anak
Keteladanan (uswah hasanah) merupakan mekanisme paling fundamental dalam pendidikan




4 d ISSN: 2830 232X (Online)

karakter Islam dan memiliki pengaruh yang melampaui metode instruksional verbal. Anak belajar
terutama melalui observasi dan imitasi terhadap perilaku orang tua, baik yang disadari maupun tidak
disadari. Dalam konteks ini, orang tua berfungsi sebagai “teks hidup” yang dibaca anak setiap hari. Ketika
terdapat inkonsistensi antara nilai yang diucapkan dan perilaku yang ditampilkan, anak tidak hanya
mengalami kebingungan moral, tetapi juga berpotensi mengembangkan sikap sinis terhadap nilai itu
sendiri. Oleh karena itu, keteladanan menuntut integritas, bukan kesempurnaan. Orang tua yang mampu
mengakui kesalahan dan memperbaikinya justru memberikan pembelajaran moral yang lebih autentik
dibandingkan orang tua yang mempertahankan otoritas secara defensif. Keteladanan yang reflektif ini
membangun karakter anak melalui proses belajar moral yang jujur dan manusiawi.

Pembiasaan Ibadah dan Praktik Nilai dalam Kehidupan Keluarga

Pembiasaan merupakan strategi pedagogis yang menjembatani nilai normatif dengan perilaku
nyata melalui pengulangan yang bermakna. Dalam keluarga Islam, pembiasaan ibadah seperti shalat,
doa harian, membaca Al-Qur’an, dan sedekah tidak hanya berfungsi sebagai kewajiban ritual, tetapi
sebagai sarana internalisasi disiplin, kesabaran, dan tanggung jawab moral. Namun, pembiasaan yang
tidak disertai pemaknaan dan keteladanan berisiko mereduksi ibadah menjadi rutinitas mekanis yang
miskin kesadaran nilai. Oleh karena itu, pembiasaan harus dilakukan secara konsisten, reflektif, dan
kontekstual. Selain ibadah ritual, pembiasaan nilai juga diwujudkan dalam praktik keseharian seperti
berkata sopan, menepati janji, dan menyelesaikan tanggung jawab rumah tangga. Praktik-praktik ini
membentuk karakter anak secara gradual, kumulatif, dan berjangka panjang (Hidayah, 2022).

Komunikasi Spiritual dan Moral dalam Keluarga

Komunikasi keluarga merupakan medium strategis dalam menjembatani nilai dengan kesadaran
anak. Pendidikan karakter yang efektif tidak dibangun melalui perintah sepihak, melainkan melalui
dialog yang membantu anak memahami makna dan rasionalitas moral suatu nilai. Islam mendorong
metode hiwar (dialog) sebagai pendekatan pendidikan yang menghargai akal, emosi, dan pengalaman
anak. Komunikasi yang otoriter cenderung melahirkan kepatuhan semu, sementara komunikasi dialogis
mendorong internalisasi nilai yang lebih tahan uji. Anak yang dilibatkan dalam dialog moral memiliki
kemampuan reflektif yang lebih baik dan lebih siap mempertahankan nilai dalam situasi sosial yang
ambigu atau penuh tekanan (Mardhiyah, 2021).

Tantangan Pembentukan Karakter Anak di Era Digital

Era digital menghadirkan tantangan struktural baru yang tidak sepenuhnya diantisipasi oleh
model pendidikan karakter konvensional. Anak terpapar pada beragam nilai, gaya hidup, dan pola relasi
melalui media digital yang sering kali bertentangan dengan nilai Islam. Jika keluarga tidak berfungsi
sebagai penyaring dan penafsir nilai, maka proses internalisasi karakter anak akan lebih banyak dibentuk
oleh algoritma media daripada oleh nilai keluarga. Kondisi ini menuntut peningkatan literasi digital
orang tua serta pengembangan pola pengasuhan Islami yang adaptif, bukan reaktif. Pendampingan
penggunaan media, pembatasan yang rasional, serta dialog kritis tentang konten digital menjadi strategi
kunci untuk menjaga konsistensi pendidikan karakter dalam konteks modern.

Implikasi Teoretis Pembentukan Karakter Anak Berbasis Keluarga Islam

Secara teoretis, kajian ini menegaskan bahwa pendidikan karakter berbasis keluarga Islam harus
dipahami sebagai sistem pendidikan moral yang utuh, integratif, dan kontekstual, bukan sekadar
kumpulan praktik normatif. Keluarga berfungsi sebagai aktor utama yang menentukan arah kualitas
karakter generasi mendatang. Kegagalan pendidikan karakter di tingkat keluarga tidak hanya
berdampak individual, tetapi juga menimbulkan konsekuensi sosial dan moral yang luas. Dengan
demikian, artikel ini memosisikan diri dalam peta keilmuan pendidikan karakter Islam sebagai upaya
sintesis antara nilai keislaman normatif, pendekatan pedagogis keluarga, dan tantangan era digital.

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 5, No. 1, Maret 2026. p. 1-8



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 5

Penguatan peran keluarga sebagai madrasah pertama bukan lagi pilihan ideal, melainkan kebutuhan
struktural dalam pembangunan karakter anak yang berakhlak dan berintegritas (Utami, 2023).

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur (library research) yang berfokus pada
pengumpulan, analisis, dan sintesis berbagai sumber ilmiah yang relevan mengenai peran nilai-nilai
Islam dalam pembentukan karakter anak di lingkungan keluarga. Pendekatan ini dipilih karena isu yang
dikaji bersifat konseptual-normatif sekaligus kontekstual, berkaitan dengan ajaran Islam, teori
pendidikan karakter, dan dinamika pengasuhan keluarga yang telah banyak dibahas dalam literatur
akademik. Studi literatur dilakukan secara sistematis dengan menetapkan kriteria inklusi dan eksklusi
yang jelas untuk menjamin transparansi dan akuntabilitas proses seleksi sumber. Kriteria inklusi
meliputi: (1) artikel jurnal, buku ilmiah, dan prosiding yang membahas pendidikan karakter anak,
keluarga, dan nilai-nilai Islam; (2) sumber yang ditulis dalam konteks pendidikan Islam atau relevan
dengan keluarga Muslim; (8) publikasi yang memiliki landasan akademik yang jelas dan dapat
dipertanggungjawabkan; serta (4) sumber yang diterbitkan dalam rentang waktu lima tahun terakhir
(2020-2025).

Sementara itu, kriteria eksklusi mencakup: (1) artikel populer non-ilmiah, opini, atau tulisan
tanpa proses telaah sejawat; (2) literatur yang membahas karakter anak tanpa keterkaitan dengan peran
keluarga atau perspektif Islam; serta (3) publikasi yang tidak menyediakan informasi metodologis atau
rujukan teoretis yang memadai. Penetapan kriteria ini dimaksudkan untuk menghindari bias seleksi serta
memastikan bahwa literatur yang dianalisis benar-benar relevan dengan fokus penelitian. Data
dikumpulkan melalui penelusuran literatur akademik menggunakan database daring seperti Garuda
Ristekdikti, Google Scholar, dan repositori universitas. Rentang waktu 2020—2025 dipilih secara sadar
untuk menangkap perkembangan wacana pendidikan karakter keluarga Islam dalam konteks mutakhir,
khususnya terkait dampak era digital dan perubahan pola pengasuhan keluarga pascapandemi. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya mereproduksi pandangan klasik, tetapi juga mengaitkannya dengan
temuan-temuan kontemporer.

Dari proses penelusuran awal, diperoleh sejumlah 78 publikasi. Setelah melalui tahap seleksi
berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi, sebanyak 82 sumber utama dinyatakan relevan dan dianalisis
secara mendalam. Sumber-sumber tersebut terdiri atas artikel jurnal nasional terakreditasi, buku teks
pendidikan Islam, dan laporan penelitian yang secara eksplisit membahas pendidikan karakter anak
berbasis keluarga. Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif kualitatif melalui tiga tahap
utama, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan
mengelompokkan literatur berdasarkan tema-tema kunci seperti nilai-nilai moral Islam, keteladanan
orang tua, pembiasaan ibadah, komunikasi keluarga, serta tantangan pengasuhan di era digital.
Penyajian data dilakukan dalam bentuk uraian konseptual yang terstruktur untuk memudahkan
perbandingan antar temuan penelitian.

Analisis tidak berhenti pada pemaparan deskriptif, tetapi dilanjutkan dengan sintesis kritis
melalui penelusuran kesamaan, perbedaan, dan kecenderungan temuan antar penulis guna
mengidentifikasi pola konseptual dan celah teoretis dalam kajian pendidikan karakter berbasis keluarga
Islam. Validitas data dijaga melalui cross-checking antar sumber serta pembandingan antara teori klasik
pendidikan Islam dan hasil penelitian empiris kontemporer. Dengan pendekatan metodologis ini,
penelitian diharapkan menghasilkan pemahaman yang komprehensif, sistematis, dan dapat
dipertanggungjawabkan secara akademik mengenai strategi keluarga dalam menanamkan nilai-nilai
I[slam untuk membentuk karakter anak yang berakhlak mulia dan berintegritas di era modern.




6 d ISSN: 2830 232X (Online)

Hasil dan Pembahasan

Hasil kajian literatur secara keseluruhan memperlihatkan pola temuan yang relatif konsisten
bahwa keluarga berperan sebagai ekosistem utama pembentukan karakter anak berbasis nilai-nilai Islam.
Namun, yang lebih penting dari sekadar konsistensi tersebut adalah ditemukannya kesamaan mekanisme
dan variasi strategi dalam implementasi nilai, tergantung pada konteks sosial, kualitas relasi keluarga,
dan kapasitas reflektif orang tua. Artinya, pendidikan karakter dalam keluarga Islam tidak bersifat
homogen, melainkan adaptif dan kontekstual. Sintesis temuan menunjukkan bahwa pembentukan
karakter anak tidak berjalan secara linear, melainkan melalui interaksi dinamis antara nilai normatif
Islam, praktik keseharian keluarga, dan pengaruh eksternal yang terus berubah. Dalam kerangka ini,
keluarga berfungsi bukan hanya sebagai agen transmisi nilai, tetapi sebagai mediator antara ajaran Islam
dan realitas sosial modern. Temuan ini menggeser pemahaman pendidikan karakter dari pendekatan
instruksional menuju pendekatan relasional dan ekosistemik.

Penerapan Nilai-Nilai Islam dalam Keluarga

Hasil kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam yang diterapkan secara konsisten dalam
keluarga berperan sebagai struktur dasar pembentukan karakter anak, terutama dalam aspek integritas
moral, regulasi emosi, dan tanggung jawab sosial. Nilai kejujuran (sidq), amanah, kasih sayang (rahmabh),
dan adab sosial muncul sebagai nilai inti yang paling sering dibahas dan diuji efektivitasnya dalam
berbagai penelitian. Mardhiyah (2021) dan Utami (2023) sama-sama menegaskan bahwa penerapan nilai
Islam dalam keluarga berkontribusi positif terhadap perilaku anak. Namun, terdapat perbedaan
penekanan yang signifikan: sebagian studi menempatkan nilai sebagai alat kontrol sosial (misalnya
disiplin dan kepatuhan), sementara studi lain melihat nilai sebagai basis pembentukan kesadaran moral
internal. Perbedaan ini penting karena menunjukkan bahwa efektivitas nilai Islam sangat bergantung
pada cara nilai tersebut dihadirkan dalam relasi orang tua dan anak.

Dari perspektif sintesis, dapat disimpulkan bahwa nilai Islam paling efektif membentuk karakter
ketika dipraktikkan dalam suasana relasional yang hangat dan bermakna, bukan dalam kerangka
normatif yang kaku. Nilai yang disampaikan melalui interaksi sehari-hari, dialog, dan contoh nyata lebih
mudah terinternalisasi dibandingkan nilai yang hanya disampaikan sebagai aturan. Dengan demikian,
hasil kajian ini menegaskan bahwa pendidikan karakter Islami dalam keluarga harus dipahami sebagai
proses pembudayaan nilai, bukan sekadar pengajaran moral.

Keteladanan Orang Tua sebagai Model Pembelajaran Karakter

Keteladanan orang tua muncul sebagal variabel paling dominan dan paling konsisten dalam
hampir seluruh literatur yang dianalisis, menjadikannya poros utama pembentukan karakter anak dalam
keluarga Islam. Hampir semua penelitian sepakat bahwa anak belajar nilai bukan dari apa yang dikatakan
orang tua, melainkan dari apa yang dilakukan orang tua secara berulang. Hidayah (2022) menunjukkan
bahwa keteladanan memiliki kontribusi paling tinggi dibandingkan metode lain. Sari dan Wahyudi
(2021) memperkuat temuan ini dengan menyatakan bahwa perilaku orang tua berfungsi sebagai “teks
moral hidup” yang dibaca anak setiap hari. Kesamaan temuan ini menunjukkan bahwa pendidikan
karakter Islami bekerja terutama melalui mekanisme pembelajaran sosial dan afektif, bukan kognitif
semata.

Namun, analisis kritis lintas studi juga mengungkapkan bahwa keteladanan tidak selalu
berdampak positif jika tidak disertai konsistensi dan refleksi etis. Beberapa studi mencatat bahwa
inkonsistensi antara ucapan dan tindakan orang tua justru melemahkan otoritas moral dan mendorong
anak mengembangkan relativisme nilai. Hal ini menunjukkan bahwa keteladanan bukan sekadar tampil
sebagai figur moral, tetapi menuntut integritas dan kejujuran eksistensial dari orang tua. Implikasinya,
pendidikan karakter Islami menempatkan orang tua bukan hanya sebagai pengajar nilai, tetapi sebagai
subjek moral yang terus belajar dan memperbaiki diri. Ini merupakan kontribusi penting bagi teori

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 5, No. 1, Maret 2026. p. 1-8



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 7

pendidikan karakter Islam yang selama ini cenderung menekankan ideal normatif tanpa cukup menyoroti
dinamika manusiawi pendidik.

Pembiasaan Ibadah dan Lingkungan Spiritual dalam Rumah Tangga

Hasil kajian menunjukkan bahwa pembiasaan ibadah berfungsi sebagai kerangka struktural yang
menopang internalisasi nilai karakter dalam jangka panjang. Rutinitas ibadah yang dilakukan secara
kolektif dalam keluarga seperti shalat berjamaah, membaca Al-Qur’an, dan doa harian menciptakan ritme
spiritual yang membentuk disiplin, kesadaran diri, dan orientasi moral anak. Mulyani (2022) dan Putra
(2023) menunjukkan kesesuaian temuan bahwa pembiasaan ibadah berkontribusi signifikan terhadap
pembentukan karakter. Namun, literatur juga menyoroti adanya risiko formalisasi ibadah, di mana
pembiasaan yang tidak disertai pemaknaan dapat menghasilkan kepatuhan ritual tanpa kesadaran moral.

Dari sintesis ini dapat disimpulkan bahwa pembiasaan ibadah efektif membentuk karakter hanya
ketika dipadukan dengan dialog reflektif dan keteladanan orang tua. Ibadah harus diposisikan sebagai
sarana pembentukan makna hidup dan orientasi nilai, bukan sekadar rutinitas normatif. Temuan ini
memperluas pemahaman tentang ibadah dalam pendidikan karakter Islam sebagai proses pedagogis,
bukan hanya kewajiban religius.

Tantangan dan Strategi Penguatan Nilai Islam dalam Keluarga Modern

Literatur kontemporer secara konsisten menunjukkan bahwa tantangan utama pembentukan
karakter anak saat ini bersumber dari ekosistem digital yang menggeser pola sosialisasi nilai. Media
digital menghadirkan nilai alternatif yang sering kali bertentangan dengan nilai Islam, sekaligus
melemahkan otoritas keluarga sebagali sumber utama pembelajaran moral. Fatmawati (2024)
menekankan strategi literasi digital dan kontrol konten, sementara Jannah dan Rosyid (2024) menyoroti
pentingnya komunikasi emosional dan dialog terbuka. Perbedaan pendekatan ini menunjukkan bahwa
tantangan era digital tidak dapat diatasi dengan solusi tunggal. Kontrol tanpa relasi berisiko melahirkan
resistensi, sementara relasi tanpa literasi digital berisiko kehilangan arah nilai.

Sintesis temuan ini mengarah pada kebutuhan strategi pengasuhan Islami yang integratif, yaitu
menggabungkan pengawasan digital, dialog moral, keteladanan, dan pembiasaan nilai. Orang tua
dituntut bukan hanya sebagai pengontrol, tetapi sebagai pendamping nilai yang mampu membantu anak
menafsirkan realitas digital secara kritis dan bermoral.

Implikasi Pembentukan Karakter Anak dalam Keluarga Islam

Secara konseptual, hasil kajian ini menegaskan bahwa pendidikan karakter berbasis keluarga
Islam merupakan proses multidimensi yang melibatkan interaksi nilai normatif, praktik keseharian, dan
konteks sosial modern. Keluarga tidak lagi dapat dipahami hanya sebagai agen transmisi nilai, tetapi
sebagai ruang negosiasi makna antara ajaran Islam dan realitas kehidupan anak. Implikasi teoretisnya,
kajian ini memperkuat posisi keluarga sebagai primary moral and spiritual educator dalam pendidikan
karakter Islam kontemporer, sekaligus memperluas kerangka teori dengan memasukkan dimensi
adaptasi digital. Hal ini memberikan kontribusi pada pengembangan teori pendidikan karakter Islam
yang lebih responsif terhadap perubahan zaman.

Secara praktis, hasil kajian ini menunjukkan bahwa program penguatan karakter anak harus
diarahkan pada pemberdayaan orang tua, bukan hanya pada kurikulum sekolah. Program parenting
Islami, kebijakan pendidikan keluarga, dan intervensi sosial perlu dirancang berbasis relasi, keteladanan,
dan literasi digital agar fungsi keluarga sebagai madrasah pertama benar-benar efektit (Putra, 2023).

Kesimpulan

Berdasarkan hasil kajian literatur yang telah dilakukan, dapat ditegaskan bahwa keluarga
merupakan fondasi paling mendasar dan strategis dalam proses pembentukan karakter anak. Posisi




8 d ISSN: 2830 232X (Online)

keluarga sebagai lembaga pendidikan pertama menjadikannya ruang utama internalisasi nilai-nilai Islam
yang bersifat fundamental, berjangka panjang, dan membentuk kerangka kepribadian anak secara
menyeluruh. Nilai-nilai Islam seperti kejujuran, tanggung jawab, kasih sayang, kedisiplinan,
kesederhanaan, dan toleransi tidak efektif jika hanya diajarkan secara verbal, melainkan harus
diwujudkan melalui keteladanan nyata, pembiasaan konsisten, dan interaksi keluarga sehari-hari.
Dengan demikian, pendidikan karakter Islami dalam keluarga bukan sekadar proses pengajaran kognitif,
tetapi proses pembentukan moral, spiritual, dan sosial yang berlangsung secara berkesinambungan.

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada penegasan bahwa pendidikan karakter berbasis
nilai Islam dalam keluarga berfungsi sebagai benteng moral yang strategis dalam menghadapi tantangan
era digital dan globalisasi. Arus informasi yang tidak terfilter, budaya instan, serta kecenderungan
individualistik berpotensi melemahkan nilai moral anak apabila tidak diimbangi dengan fondasi nilai
yang kuat di rumah. Dalam konteks ini, keteladanan orang tua dalam menjalankan ajaran Islam menjadi
faktor penentu utama, karena anak belajar nilai bukan dari apa yang diperintahkan, melainkan dari apa
yang mereka lihat dan alami. Temuan ini memperjelas bahwa kualitas internalisasi nilai Islam dalam
keluarga lebih ditentukan oleh konsistensi perilaku orang tua daripada intensitas nasihat atau kontrol
semata.

Secara lebih luas, implikasi strategis penelitian ini menunjukkan bahwa penguatan pendidikan
keluarga Islam harus menjadi prioritas dalam pengembangan pendidikan karakter anak. Pendidikan
karakter tidak dapat sepenuhnya diserahkan kepada sekolah atau lembaga formal, karena fondasi nilai
justru terbentuk di lingkungan keluarga. Oleh karena itu, orang tua perlu diposisikan sebagai pendidik
moral dan spiritual utama, bukan sekadar pendamping akademik anak. Program pendidikan keluarga
Islam, baik melalui kebijakan pendidikan, dakwah, maupun pemberdayaan masyarakat, perlu diarahkan
pada penguatan keteladanan, kualitas komunikasi keluarga, serta pembiasaan nilai-nilai Islam dalam
kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini diharapkan mampu melahirkan generasi yang cerdas secara
intelektual, matang secara emosional, dan kuat secara moral serta spiritual.

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan yang perlu diakui secara objektif. Kajian
ini sepenuhnya menggunakan pendekatan studi literatur sehingga belum menggambarkan realitas
empiris secara langsung dalam berbagai konteks keluarga Muslim yang memiliki latar belakang sosial,
ekonomi, dan budaya yang beragam. Selain itu, ketergantungan pada sumber tertulis berpotensi
mengabaikan praktik pendidikan keluarga yang berlangsung secara informal dan tidak terdokumentasi
dalam publikasi ilmiah.

Referensi
Fatmawati, R. (2024). Strategi keluarga Muslim dalam menjaga nilai-nilai Islam pada era digital. Jurnal
Ilmiah Pendidikan Islam, 8(1), 34—45. https://doi.org/10.5404:5/]ipi.v8il.1214:
Hasanah, N. (2022). Peran pendidikan Islam dalam pembentukan karakter anak di lingkungan keluarga.
Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 7(1), 45—56. https://doi.org/10.24252/]pii.v7i1.29214
Hidayah, A. (2022). Keteladanan orang tua dalam pembentukan karakter anak di keluarga Muslim.
Jurnal Tarbawi: Pendidikan Islam, 5(2), 89—101. https://doi.org/10.36781/tarbawi.v5i2.1203

Jannah, M., & Rosyid, A. (2024). Komunikasi keluarga Islami sebagai strategl pembinaan moral anak di
era  digital.  Jurnal  Komunikas:  dan  Pendidikan  Islam,  6(2), 115—129.
https://doi.org/10.82678/]kpi.v6i2.1349

Mardhiyah, F. (2021). Penerapan nilai-nilai Islam dalam membentuk karakter anak usia dini. Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dini Al-Athfal, 7(2), 60-70. https://doi.org/10.81004/alathfal.v7i2.1652

Masyhuri, M. (2024). Analisis peran orang tua dalam pembentukan karakter moral anak usia dini.
Kumara: Jurnal IImu Pendidikan, Universitas Sebelas Maret.
https://jurnal.uns.ac.id/kumara/article/view/94783

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2018). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (3rd
ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 5, No. 1, Maret 2026. p. 1-8


https://doi.org/10.54045/jipi.v8i1.1214
https://doi.org/10.24252/jpii.v7i1.29214
https://doi.org/10.36781/tarbawi.v5i2.1203
https://doi.org/10.32678/jkpi.v6i2.1349
https://doi.org/10.31004/alathfal.v7i2.1652
https://jurnal.uns.ac.id/kumara/article/view/94783

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 9

Mulyani, S. (2022). Pembiasaan ibadah dalam keluarga terhadap pembentukan karakter anak. Jurnal
Pendidikan Islam dan Sosial, 4(3), 98—110. https://doi.org/10.83830/]pis.v4i3.2998

Putra, H. (2023). Pengaruh lingkungan spiritual keluarga terhadap perkembangan karakter anak. Jurnal
Pendidikan dan Dakwah Islam, 9(1), 77—88. https://doi.org/10.82505/]pdi.v9i1.3107

Sari, L., & Wahyudi, D. (2021). Keteladanan sebagai metode pendidikan karakter dalam Islam. Jurnal
Ilmiah Al-Mumtaz, 5(2), 152—164. https://doi.org/10.46773/almumtaz.v5i2.238

Somantri, D. (2023). Pendidikan Karakter Berbasis Ajaran Agama Islam. Jurnal Pendidikan & Perspektif;
Universitas Islam (UIN). Retrieved from
https://perspektif.uinsgd.ac.id/index.php/JP/article/download/224/112

Tarigan, N. C. N. B. (2024). Lingkungan edukatif sebagai penguatan pendidikan karakter Islam.
Formatif. https://glonus.org/index.php/formatif/article/download/155/125

Utami, N. (2023). Kasih sayang dalam pendidikan keluarga Islami terhadap perkembangan karakter
anak. Jurnal Pendidikan Karakter Islam, 8(2), 122—134. https://doi.org/10.32503/]pki.v8i2.2759

Widiyanto, B. B., & Nurfaizah, N. (2028). Peran orang tua terhadap pendidikan karakter anak. Jurnal
Dinamika: Kajian Pendidikan dan Keislaman.
https://jurnal.iainsalatiga.ac.id/index.php/dinamika/article/view/171

Wisiyanti, R. A. (2024). Penguatan Pendidikan Karakter Melalui Pendidikan Agama Islam di Era
Digital. Jurnal Edukasia / Jurnal Pendidikan.
https://www.Jurnaledukasia.org/index.php/edukasia/article/download/1189/727



https://doi.org/10.33830/jpis.v4i3.2998
https://doi.org/10.32505/jpdi.v9i1.3107
https://doi.org/10.46773/almumtaz.v5i2.238
https://perspektif.uinsgd.ac.id/index.php/JP/article/download/224/112
https://glonus.org/index.php/formatif/article/download/155/125
https://doi.org/10.32503/jpki.v8i2.2759
https://jurnal.iainsalatiga.ac.id/index.php/dinamika/article/view/171
https://www.jurnaledukasia.org/index.php/edukasia/article/download/1139/727

	Kajian Teori
	Metode Penelitian
	Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur (library research) yang berfokus pada pengumpulan, analisis, dan sintesis berbagai sumber ilmiah yang relevan mengenai peran nilai-nilai Islam dalam pembentukan karakter anak di lingkungan keluarga...
	Sementara itu, kriteria eksklusi mencakup: (1) artikel populer non-ilmiah, opini, atau tulisan tanpa proses telaah sejawat; (2) literatur yang membahas karakter anak tanpa keterkaitan dengan peran keluarga atau perspektif Islam; serta (3) publikasi ya...
	Dari proses penelusuran awal, diperoleh sejumlah 78 publikasi. Setelah melalui tahap seleksi berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi, sebanyak 32 sumber utama dinyatakan relevan dan dianalisis secara mendalam. Sumber-sumber tersebut terdiri atas art...
	Analisis tidak berhenti pada pemaparan deskriptif, tetapi dilanjutkan dengan sintesis kritis melalui penelusuran kesamaan, perbedaan, dan kecenderungan temuan antar penulis guna mengidentifikasi pola konseptual dan celah teoretis dalam kajian pendidik...
	Hasil dan Pembahasan
	Kesimpulan
	Referensi

