
Tut Wuri Handayani, Vol.4 (3) (2025) 
  

 

 

 

 

 

Journal homepage: https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip  164 

 

Published by: Lembaga Riset Ilmiah – Yayasan Mentari Meraki Asa 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Journal homepage: https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip 

Metode Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur’an dan 

Hadits 
Dhiya Azhomah Romadhona1, Akhmad Sodiq2 

Magister Pendidikan Agama Islam, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 

A R T I C L E   I N F O A B S T R A C T 

Article history: 
Received: 27 November 2025 
Revised : 22 Desember 2025 
Accepted: 25 Desember 2025 
 

Kajian metodologi pendidikan Islam kontemporer masih didominasi pendekatan 
deskriptif-normatif dan belum secara sistematis menempatkan Al-Qur’an dan Hadits 
sebagai sumber metodologis utama. Kondisi ini menyebabkan belum terbentuknya 
kerangka teoretis metode pendidikan Islam yang dirumuskan secara akademik. Artikel ini 
bertujuan menganalisis metode pendidikan Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan 
Hadits serta kontribusinya terhadap pengembangan metodologi pendidikan Islam. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 
melalui analisis ayat-ayat Al-Qur’an, Hadits Nabi, dan literatur ilmiah terkait. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa Al-Qur’an dan Hadits memuat beragam metode pendidikan, antara 
lain tabligh, dakwah, amtsal (perumpamaan), targhib dan tarhib, pendekatan lemah 
lembut, pembiasaan, pengulangan, serta pemecahan masalah. Temuan ini menegaskan 
bahwa metodologi pendidikan Islam bersifat holistik dan aplikatif serta berkontribusi 
dalam memperkuat landasan teoretis pengembangan metode pendidikan Islam berbasis 
sumber normatif yang dianalisis secara akademik. 
 
Contemporary studies on Islamic educational methodology are largely dominated by 
descriptive and normative approaches and have not systematically positioned the Qur’an 
and the Hadith as primary methodological sources. This condition has resulted in the lack 
of a clearly formulated theoretical framework for Islamic educational methods grounded 
in normative Islamic texts. This article aims to analyze Islamic educational methods 
derived from the Qur’an and the Hadith and to examine their contribution to the 
development of Islamic educational methodology. This study employs a qualitative 
approach with a library research design through the analysis of Qur’anic verses, Prophetic 
traditions, and relevant scholarly literature. The findings show that the Qur’an and the 
Hadith contain various educational methods, including tabligh, da‘wah, parables (amtsal), 
targhib and tarhib, gentle approaches, habituation, repetition, and problem-solving. These 
findings demonstrate that Islamic educational methodology is holistic and applicable and 
contribute to strengthening its theoretical foundation through an academic analysis of 
normative Islamic sources. 
 

 

Keywords: 
Islamic Educational Methods 
The Qur’an 
Hadith 
 
 

How to Cite: 
Dhiya Azhomah Romadhona, & Akhmad 
Sodiq. (2025). Metode Pendidikan Dalam 
Perspektif Al-Qur’an dan Hadits. Tut Wuri 
Handayani: Jurnal Keguruan Dan Ilmu 
Pendidikan, 4(3). 
https://doi.org/10.59086/jkip.v4i3.1256  
 
 

 This is an open access article under the CC BYSA license 

 

 

Corresponding Author: 
Dhiya Azhomah Romadhona 
Magister Pendidikan Agama Islam, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
Jl. Ir. H. Djuanda No. 95, Ciputat, Tangerang Selatan 15412, Banten, Indonesia 
medhiyaxyz@gmail.com 

  

Pendahuluan  
 

Dalam bahasa Arab, istilah pendidikan sering diterjemahkan dengan kata التربية. Sementara itu, 

pendidikan Islam dikenal dengan istilah الإسلامية التربية  (al-tarbiyah al-Islāmiyyah), yang dimaknai sebagai 

usaha sadar untuk menumbuhkan dan mendewasakan peserta didik secara menyeluruh, baik dari aspek 

fisik, psikis, sosial, maupun spiritual. Dengan kata lain, pendidikan Islam bertujuan mengembangkan 

potensi peserta didik dari sisi jasmani, rohani, aqlani, ruhani, dan akhlaqi (Aris, 2022a). 

Setiap usaha, kegiatan, dan tindakan yang disengaja untuk mencapai suatu tujuan memerlukan 

landasan yang kuat. Oleh karena itu, pendidikan Islam sebagai upaya membentuk manusia seutuhnya 

harus memiliki dasar yang jelas sebagai pijakan dalam perumusan tujuan dan pelaksanaan 

pendidikannya. Apabila pendidikan diibaratkan sebagai sebuah bangunan, maka al-Qur’an dan Hadits 

https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip
https://doi.org/10.59086/jkip.v4i3.1256
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

165 

merupakan fondasi utama yang menopangnya. Sejalan dengan hal tersebut, Muhammad Athiyah al-

Abrasyi (dalam Mahrus, 2014) mengemukakan bahwa tujuan umum pendidikan Islam mencakup 

pembentukan akhlak yang mulia, keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat, penumbuhan jiwa 

keilmuan, serta persiapan keterampilan teknis yang diperlukan dalam kehidupan. 

Dalam rangka mencapai tujuan pendidikan Islam tersebut, pendidik dituntut untuk mampu 

mengelola proses pembelajaran secara efektif melalui pemilihan metode pendidikan yang tepat. Metode 

memiliki peran strategis karena menjadi sarana operasional dalam menyampaikan nilai, pengetahuan, 

dan keterampilan kepada peserta didik. Namun, dalam praktik pendidikan kontemporer, para pengajar 

sering kali lebih mengedepankan metode pendidikan Barat dibandingkan metode pendidikan yang 

bersumber dari tradisi pendidikan Islam. Padahal, al-Qur’an dan Hadits Nabi tidak hanya berfungsi 

sebagai pedoman hidup, tetapi juga mengandung berbagai prinsip dan contoh metode pendidikan yang 

relevan untuk diterapkan dalam proses pembelajaran. 

Meskipun kajian mengenai metode pendidikan Islam telah banyak dilakukan, penelitian 

terdahulu umumnya masih bersifat parsial. Sejumlah penelitian lebih menitikberatkan metode 

pendidikan dari perspektif al-Qur’an, baik secara umum maupun terbatas pada ayat tertentu (Rahmawati 

et al., 2023), (Sa & Arif, 2022), (Aris, 2022b), (Priyanto et al., 2020).  Sementara itu, penelitian lain lebih 

memfokuskan metode pendidikan dalam perspektif Hadits Nabi (Enalya & Husni, 2024), (Hidayat et al., 

2024), (Abas, 2021). Kondisi ini menunjukkan belum adanya kajian yang mengintegrasikan metode 

pendidikan Islam berdasarkan al-Qur’an dan Hadits secara sistematis dan komprehensif. Oleh karena itu, 

penelitian ini penting dilakukan untuk mengisi celah tersebut.  

Akibatnya, pemahaman mengenai metode pendidikan yang bersumber langsung dari al-Qur’an 

dan Hadits belum tergali secara optimal dan sistematis. Kondisi inilah yang menjadi urgensi 

dilakukannya kajian lebih lanjut mengenai metode pendidikan Islam berdasarkan sumber ajaran 

utamanya. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini memfokuskan kajian pada metode pendidikan 

dalam perspektif al-Qur’an dan Hadits Nabi. Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk menguraikan 

berbagai metode pendidikan yang terkandung dalam kedua sumber tersebut serta menjelaskan 

karakteristiknya sebagai dasar konseptual dalam praktik pendidikan Islam. 

Melalui kajian ini diharapkan dapat terbangun pemahaman yang lebih sistematis mengenai 

metode pendidikan Islam, sehingga pendidik memiliki rujukan yang jelas dalam merancang dan 

melaksanakan proses pembelajaran yang efektif, terarah, dan berlandaskan nilai-nilai keislaman. Selain 

memberikan kontribusi teoretis, artikel ini juga diharapkan dapat memberikan manfaat praktis bagi 

guru, dosen, dan praktisi pendidikan Islam dalam mengimplementasikan metode pembelajaran yang 

sesuai dengan prinsip al-Qur’an dan Hadits. 

 

 

Kajian Teori 
 

Konsep Metode Pendidikan Islam 

Secara etimologis, istilah metode berasal dari bahasa Yunani meta yang berarti “melalui” dan 

hodos yang bermakna “jalan” atau “cara”. Dalam konteks pendidikan, metode dipahami sebagai cara 

sistematis yang digunakan untuk mencapai tujuan pembelajaran secara efektif. Dalam khazanah 

keilmuan Islam, konsep metode dikenal melalui beberapa istilah, antara lain manhaj (sistem), thariqah 

(jalan), dan wasilah (perantara). Di antara ketiga istilah tersebut, thariqah merupakan istilah yang paling 

dekat dengan pengertian metode sebagai jalan operasional dalam proses pendidikan. 

Al-Qur’an menggunakan istilah thariqah sebanyak 11 kali untuk menggambarkan jalan yang 

harus ditempuh manusia dalam mencapai tujuan hidupnya (Arifin,1999)1. Hal ini menunjukkan bahwa 

 
1 Arifin, Muzayin Arifin. 1987. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bina Askara. Dan Purwadarminta, 

W.J.S. 1999. Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka.  



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 164-175 

166 

konsep metode dalam Islam tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga normatif dan berorientasi nilai. 

Berbeda dengan teori pedagogik Barat yang umumnya menekankan aspek efisiensi dan hasil belajar 

kognitif, metode pendidikan Islam berlandaskan pada integrasi antara aspek intelektual, spiritual, dan 

moral peserta didik. 

Dalam perspektif pedagogik kontemporer, metode pembelajaran dipahami sebagai strategi yang 

mendorong keterlibatan aktif peserta didik (active learning) dan pengembangan potensi holistik. Konsep 

ini memiliki titik temu dengan pendidikan Islam yang memandang peserta didik sebagai subjek 

pembelajaran yang memiliki fitrah dan potensi yang harus dikembangkan secara seimbang. Dengan 

demikian, metode pendidikan Islam dapat dipahami sebagai pendekatan pedagogik yang memiliki 

relevansi kuat dengan teori pendidikan modern, sekaligus menawarkan keunikan berbasis nilai 

transendental 

          

Metode Pendidikan dalam Perspektif Al-Qur’an 

 Metode Pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an terdiri dari: 

1. Metode Tabligh 

Kata balligh ( ِّغْ   dalam bahasa Arab bermakna menyampaikan hingga sampai kepada (بلَ 

sasaran atau mencapai tujuan yang dimaksud. Apabila dikaitkan dengan kata qawl (ل  yang (قوَ 

berarti ucapan, maka balligh menunjukkan makna penyampaian yang dilakukan secara fasih, 

jelas, dan tepat, sehingga pesan yang disampaikan dapat dipahami dengan baik serta sesuai 

dengan maksud yang dikehendaki (Ridhoul, 2016). 

2. Metode Dakwah 

Sesuai dengan Q.S An-Nahl ayat 125 sebagai pedoman metode dakwah yang perlu 

disesuaikan dengan karakter dan kondisi sasaran dakwah. Kepada kalangan cendekiawan atau 

mereka yang memiliki tingkat pengetahuan tinggi, dakwah dianjurkan disampaikan dengan 

hikmah, yaitu melalui dialog yang menggunakan kata-kata bijak dan argumentasi yang sesuai 

dengan kapasitas intelektual mereka. 

3. Metode Amtsal 

Dalam perspektif Pendidikan islam, matsal merupakan suatu upaya untuk 

mengungkapkan makna yang terkandung dalam Al-Qur’an melalui ungkapan atau pernyataan 

yang lebih ringkas dan sederhana, sehingga pesan-pesan yang disampaikan dapat dipahami oleh 

manusia secara jelas dan efektif (Muchlasul Amal, 2025) 

4. Metode Targhib dan Tarhib 

Dalam khazanah pendidikan Islam, metode targhib dan tarhib menurut Al-Nahlawi 

sebagai salah satu tokoh pendidikan Islam memiliki perbedaan mendasar dengan konsep 

ganjaran dan hukuman dalam pendidikan Barat. Targhib dan tarhib berlandaskan pada ajaran 

Allah SWT yang kebenarannya bersifat absolut, sedangkan sistem ganjaran dan hukuman dalam 

pendidikan Barat umumnya didasarkan pada pertimbangan duniawi yang tidak jarang 

dipengaruhi oleh kepentingan dan ambisi pribadi (Ma’rufin, 2015). 

 

Metode Pendidikan dalam Perspektif Hadits Nabi 

 Metode Pendidikan dalam perspektif hadist Nabi terdiri dari: 

1. Metode Lemah Lembut 

Pendekatan dengan metode lemah lembut merupakan salah satu metode yang dinilai 

efektif dalam pembentukan karakter anak. Pendekatan ini menekankan pentingnya pemberian 

kasih sayang, perhatian, serta dukungan kepada anak agar mereka merasa dihargai dan dicintai. 

Lingkungan yang sarat dengan kasih sayang dan perhatian juga menciptakan suasana positif 

yang mendukung perkembangan fisik dan psikologis anak secara optimal. Anak-anak yang 

tumbuh dalam lingkungan penuh kasih sayang cenderung memiliki rasa percaya diri yang lebih 

tinggi, kemampuan interaksi sosial yang baik, serta internalisasi nilai-nilai moral yang kuat 

(Rambe et al., 2022). 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

167 

2. Metode Kiasan 

Metode kiasan merupakan salah satu strategi pendidikan yang diterapkan oleh 

Rasulullah saw. dalam menyampaikan ajaran Islam, khususnya pada isu-isu yang bersifat 

sensitif, personal, atau berpotensi menimbulkan ketidaknyamanan psikologis. Metode ini 

dilakukan melalui penyampaian pesan secara tidak langsung dengan memanfaatkan simbol, 

perumpamaan, atau ungkapan yang santun, sehingga tujuan edukatif dapat tercapai secara efektif 

tanpa menimbulkan dampak negatif terhadap kondisi emosional peserta didik (Fadila & Alwizar, 

2024) 

3. Metode Pengulangan 

Metode pengulangan merupakan salah satu pendekatan pembelajaran yang digunakan 

oleh Rasulullah saw. untuk menekankan signifikansi suatu pesan agar lebih mudah dipahami dan 

diingat oleh peserta didik. Pengulangan diterapkan pada materi yang memiliki tingkat urgensi 

tinggi, sehingga pesan tersebut dapat terinternalisasi secara kuat dalam ingatan dan kesadaran 

peserta didik (Mu’minatun & Misbah, 2022) 

 

4. Metode Pemecahan Masalah 

Metode pemecahan masalah (problem solving) merupakan salah satu strategi 

pembelajaran yang diterapkan oleh Rasulullah saw. untuk mengembangkan kemampuan 

berpikir kritis, analitis, dan reflektif peserta didik. Metode ini dilaksanakan melalui pengajuan 

permasalahan atau pertanyaan yang mendorong keterlibatan aktif peserta didik dalam proses 

berpikir sebelum diberikan penjelasan yang tepat, sehingga proses pembelajaran berlangsung 

secara kognitif dan partisipatif (Rufianti et al., 2024) 

 

Metode Penelitian 

   

  Jenis penelitian ini termasuk ke dalam penelitian kepustakaan library research, yaitu penelitian 

yang memfokuskan kajian pada sumber-sumber literatur yang berkaitan dengan konsep pendekatan, 

strategi, dan metode pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an, dan Hadits. Penelitian ini bersifat 

eksploratif-deskriptif dan menggunakan pendekatan kualitatif untuk menggali dan memaparkan 

gagasan-gagasan pendidikan Islam secara mendalam. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini 

menuntut penelusuran literatur secara mendalam, interpretasi makna, serta analisis deskriptif-filosofis 

terhadap teks. Pemilihan ini sejalan dengan pandangan Moleong (2017) yang menegaskan bahwa 

penelitian kualitatif memungkinkan peneliti memahami fenomena pemikiran secara holistik melalui 

pengkajian teks dan konteks secara intensif. Sumber data utama dalam penelitian ini meliputi Al-Qur’an, 

kitab-kitab tafsir, koleksi hadits tarbawi yang relevan, serta literatur-literatur pendukung lainnya yang 

berkaitan dengan tema pendidikan Islam. Analisis data dilakukan dengan metode tahlili (analitis), yaitu 

menelaah ayat-ayat Al-Qur’an dan Hadits secara sistematis untuk mengungkap metode-metode 

pendidikan yang terkandung di dalamnya, seperti metode tabligh, dakwah, amtsal (perumpamaan), 

targhib dan tarhib, pendekatan lemah lembut, pembiasaan, pengulangan, serta pemecahan masalah. 

Proses analisis data mengikuti tahapan yang dikemukakan (Sugiyono, 2023), yaitu reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data yang telah dianalisis kemudian disintesiskan untuk 

merumuskan pemahaman komprehensif tentang metode pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an dan 

Hadits sesuai dengan tujuan penelitian.  

 
 

Hasil dan Pembahasan  
 

Definisi Metode Pendidikan  



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 164-175 

168 

Secara bahasa kata metode berasal dari "meta" yang artinya melalui, dan "hodos" yang artinya 

jalan atau cara. Dalam bahasa arab istilah metode disampaikan dalam beberapa kata. Pertama  manhaj 

yang berarti sistem, kedua thoriqoh bermakna jalan, dan terakhir wasilah bermakna mediator. Dengan 

demikian kata dalam bahasa arab yang dekat dengan arti metode adalah thoriqoh. Di dalam Al Qur’an 

kata Thoriqoh diulang sebanyak 11 kali (Arifin,1999). 

Menurut Winarno Surakhmad, metode adalah cara yang di dalam fungsinya merupakan alat 

untuk mencapai suatu tujuan (Surakhmad, 2015). Jadi metode mengajar dapat diartikan sebagai cara 

yang dipergunakan oleh guru dalam mengadakan interaksi dan komunikasi dengan peserta didik pada 

saat berlangsungnya suatu pengajaran. Mengajar merupakan upaya guru dalam menciptakan situasi 

belajar, sehingga yang harus dipegang oleh seorang guru adalah bagaimana menciptakan suasana belajar 

yang bervariasi, karena penggunaan metode pembelajaran yang bervariasi memungkinkan materi 

pelajaran dapat lebih mudah diserapkan oleh siswa. 

Dengan kata lain metode adalah suatu cara yang tepat dan cepat dalam suatu cara yang efektif 

dan efisien. Pengajaran yang efektif yaitu pengajaran yang dapat dipahami murid secara sempurna. 

Pengajaran yang tepat ialah pengajaran yang berfungsi pada murid. Dalam menetukan metode yang 

tepat digunakan oleh guru maka dibutuhkan kreatifitas dan profesional serta menyenangkan. Hal ini 

penting terutama untuk menciptakan iklim pembelajaran yang kondusif dan menyenangkan. Cara guru 

melakukan suatu kegiatan pembelajaran memerlukan metode yang berbeda dengan metode 

pembelajaran lain. Penggunaan metode yang tepat akan turut menentukan efektiftas dan efisiensi 

pembelajaran. Pembelajaran perlu dilakukan dengan sedikit ceramah dan metode-metode yang berpusat 

pada guru, serta lebih menekankan pada interaksi peserta didik. Penggunaan   metode yang bervariasi 

akan sangat membantu peserta didik dalam mencapai tujuan pembelajaran (Mulyana, 2017). Untuk 

memilih dan menetapkan metode yang tepat (efektif dan efisien) ada beberapa faktor yang harus 

dipertimbangkan (Zuhairini & Sarju, 2017) yaitu: 

a. Tujuan yang akan dicapai. 

b. Bahan atau materi yang akan diajarkan. 

c. Keadaan anak didik yang akan menerima pelajaran. 

d. Kemampuan guru yang akan menggunakan metode. 

e. Sarana dan prasarana yang tersedia. 

f. Situasi dan lingkungan dimana anak akan melaksanakan kegiatan belajar. 

Dengan demikian, titik sentral yang harus dicapai oleh setiap kegiatan belajar mengajar adalah 

tercapainya tujuan pengajaran yang efektif dan efisien, sehingga antara guru dan anak didik keduanya 

harus aktif. Anak didik harus memiliki kreatifitas yang tinggi dalam belajar. Sedangkan guru sebagai 

salah satu sumber belajar berkewajiban menyediakan lingkungan belajar yang kreatif bagi kegiatan anak 

didik di kelas. Salah satunya adalah melakukan pemilihan dan pemenuhan metode tertentu yang sesuai 

dengan tujuan yang akan dicapai. 

Metode pembelajaran merupakan bagian dari strategi instruksonal, metode pembelajaran 

berfungsi sebagai cara untuk menyajikan, menguraikan, memberi contoh, dan memberi latihan kepada 

siswa untuk mencapai tujuan tertentu, tetapi tidak setiap metode pembelajaran sesuai dengan tujuan 

pembelajaran yang ingin dicapai (Yamin, 2018). Dengan demikian metode dapat dikembangkan dari 

pengalaman guru mengajar di kelas. Seseorang guru yang berpenglaman dapat menyuguhkan materi 

kepada siswa dengan menggunakan berbagai metode-metode yang bervariatif, sehingga anak didik 

merasa senang dalam menerima pelajaran tersebut.   

Metode pembelajaran yang dapat diterapkan di dalam kelas, tentu memiliki keunggulan dan 

kelemahan (Mufarokah, 2019). Metode mengajar memiliki arti yang penting lebih dari alat untuk 

menyampaikan ilmu dan pengetahuan kepada murid, akan tetapi juga untuk menolong murid-murid 

memperoleh maklumat serta pengetahuan. Keberadaan metode juga bermafaat sebagai alat untuk 

menolong para pelajar untuk mendapatkan keterampilan-keterampilan, sikap, minat, dan nilai-nilai yang 

diinginkan (Rosyadi, 2014). 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

169 

Dalam pemilihan dan penggunaan metode harus memperhatikan beberapa prinsip. Prinsip-

prinsip tersebut diantaranya adalah individualitas, kebebasan, lingkungan, globalisasi, berpusat pada 

minat siswa, aktivitas, motivasi, pengajaran bermakna, korelasi dan konsentrasi ( S. Ismail, 2019: 26). 

Dalam pemilihan metode pengajaran yang tepat juga dipengaruhi oleh beberapa faktor, antara lain anak 

didik (siswa), tujuan pengajaran, situasi kelas, fasilitas, dan guru (Saiful Bahri, 2016: 78).  

 

Metode Pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an 

Metode Tabligh 

Metode ini terdapat dalam QS Al Maidah ayat 67:  

َۗ وَاٰللُّ  سٰلَتهَ  ب ِّكََۗ وَاِّنْ لَّمْ تفَعْلَْ فمََا بلََّغْتَ رِّ نْ رَّ لَ اِّلَيكَْ مِّ سوُْلُ بلَ ِّغْ مَآٰ انُْزِّ ينَْ يٰٰٓايَُّهَا الرَّ ى الْقوَْمَ الكْٰفِّرِّ َۗ اِّنَّ اٰللَّ لََ يهَْدِّ نَ النَّاسِّ مُكَ مِّ   يعَصِّْ

Artinya: Wahai Rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan Tuhanmu kepadamu. Jika engkau tidak 

melakukan (apa yang diperintahkan itu), berarti engkau tidak menyampaikan risalah-Nya. Allah menjaga 

engkau dari (gangguan) manusia. Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada kaum yang kafir. 

Kata balligh ( ْبلَِّ غ) dalam bahasa Arab bermakna menyampaikan hingga sampai kepada sasaran 

atau mencapai tujuan yang dimaksud. Apabila dikaitkan dengan kata qawl (قوَْل) yang berarti ucapan, 

maka balligh menunjukkan makna penyampaian yang dilakukan secara fasih, jelas, dan tepat, sehingga 

pesan yang disampaikan dapat dipahami dengan baik serta sesuai dengan maksud yang dikehendaki 

(Ridhoul, 2016).  

Al-Marāghī dalam tafsirnya (Al-Maraghi, 1946) menjelaskan bahwa Allah Swt. memerintahkan 

Rasulullah Saw. untuk menyampaikan risalah-Nya secara sempurna tanpa rasa takut atau kekhawatiran 

terhadap gangguan, ancaman, maupun tipu daya dalam proses dakwah. Apabila Rasulullah Saw. tidak 

melaksanakan perintah tersebut, yaitu menyampaikan (tablīgh) wahyu yang telah diturunkan—

meskipun hanya tertunda sementara karena rasa takut akan gangguan baik secara lisan maupun 

perbuatan—maka hal itu dianggap sebagai kelalaian dalam menunaikan amanah risalah. Tugas utama 

kerasulan adalah menyampaikan wahyu Allah kepada seluruh umat manusia, sebagaimana ditegaskan 

pula dalam ayat-ayat lain dalam Al-Qur’an surah As Syura ayat 48  

  اِّنْ عَلَيكَْ اِّلََّ الْبلَٰغَُۗ 

Artinya: Kewajibanmu hanyalah menyampaikan (risalah). 

Nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam QS. al-Māidah ayat 67 menunjukkan bahwa 

metode tablīgh dapat dijadikan sebagai salah satu pendekatan pendidikan yang relevan untuk diterapkan 

dalam konteks pendidikan modern. Metode ini menegaskan bahwa tugas guru tidak hanya sebatas 

menyampaikan materi pembelajaran, melainkan juga membina dan membentuk peserta didik, karena 

proses mendidik lebih kompleks dibandingkan sekadar mengajar.  

Seorang pendidik dituntut mampu menyampaikan pesan esensial dari setiap materi agar 

menghasilkan perubahan sikap dan perilaku peserta didik ke arah yang lebih baik. Selain itu, amanat 

pembelajaran hendaknya disampaikan secara tepat waktu dan tidak ditunda. Pendidik juga perlu 

menggunakan metode dan sumber belajar yang berlandaskan pedoman serta tuntunan yang benar, 

karena pemilihan referensi yang tidak tepat dapat menghambat bahkan menggagalkan pencapaian tujuan 

pembelajaran. 

Dalam praktik pembelajaran modern, metode tabligh sejalan dengan prinsip instructional clarity 

dan effective teaching communication, di mana kejelasan bahasa, struktur materi, dan ketepatan 

penyampaian menjadi kunci keberhasilan pembelajaran. Dengan demikian, metode tabligh tidak dapat 

dipahami semata sebagai penyampaian verbal, tetapi sebagai strategi pedagogik yang menuntut 

kompetensi komunikasi, empati, dan pemahaman karakter peserta didik (Fadila & Alwizar, 2024).  

 

Metode Dakwah 

Metode ini terdapat dalam QS An-Nahl ayat 125:  

يَ احَْسَنَُۗ اِّنَّ رَبَّكَ  لهُْمْ بِّالَّتِّيْ هِّ ظَةِّ الحَْسَنَةِّ وَجَادِّ كْمَةِّ وَالمَْوْعِّ ينَْ  ادُْعُ اِّلٰى سَبِّيلِّْ رَب ِّكَ بِّالحِّْ هٖ وَهوَُ اعَْلَمُ بِّالمُْهْتدَِّ   هوَُ اعَْلَمُ بِّمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِّيلِّْ



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 164-175 

170 

Artinya: Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran yang baik serta debatlah 

mereka dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang paling tahu siapa yang 

tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang paling tahu siapa yang mendapat petunjuk. 

Berdasarkan ayat tersebut, terdapat tiga metode yang dapat diterapkan dalam proses 

pembelajaran. Pertama, metode al-ḥikmah. Secara etimologis, kata al-ḥikmah berasal dari akar kata 

ḥakamah yang berarti mencegah atau mengendalikan. Secara terminologis, al-ḥikmah dimaknai sebagai 

pengetahuan tentang keutamaan sesuatu yang diperoleh melalui keutamaan ilmu, serta kemampuan 

menyampaikan argumen yang kuat, tepat, dan meyakinkan. Kedua, metode al-mau‘izhah al-ḥasanah. 

Secara bahasa, al-mau‘izhah berarti nasihat dan peringatan yang disertai dengan konsekuensi, baik 

berupa ancaman maupun janji ganjaran. Penggunaan istilah al-mau‘izhah al-ḥasanah menunjukkan 

bentuk nasihat yang disampaikan dengan cara yang baik dan memberikan dorongan positif bagi peserta 

didik. Al-Jurjānī memaknai al-mau‘izhah sebagai sesuatu yang mampu melunakkan hati, menggugah 

perasaan, dan memperbaiki perilaku. Ketiga, metode al-mujādalah, yang berasal dari kata jādala dan 

bermakna perdebatan atau dialog. As-Sābūnī menjelaskan bahwa al-mujādalah adalah bentuk diskusi 

atau debat dengan mengemukakan argumen rasional untuk mempertahankan pendapat secara santun 

dan konstruktif (Shihab, 2002). 

Sebagian ulama memahami ayat ini sebagai pedoman metode dakwah yang perlu disesuaikan 

dengan karakter dan kondisi sasaran dakwah. Kepada kalangan cendekiawan atau mereka yang memiliki 

tingkat pengetahuan tinggi, dakwah dianjurkan disampaikan dengan hikmah, yaitu melalui dialog yang 

menggunakan kata-kata bijak dan argumentasi yang sesuai dengan kapasitas intelektual mereka. 

Sementara itu, kepada masyarakat awam, dakwah dilakukan dengan mau‘izhah hasanah, yakni nasihat 

dan perumpamaan yang menyentuh hati serta disesuaikan dengan tingkat pemahaman yang sederhana. 

Adapun terhadap pihak-pihak yang menolak atau meragukan ajaran Islam, seperti sebagian Ahl al-Kitāb, 

dakwah disampaikan melalui jidal dengan cara yang baik, menggunakan logika dan komunikasi yang 

santun, tanpa celaan apalagi kekerasan (Ridhoul, 2016). 

Dalam konteks pembelajaran, metode-metode tersebut dapat diterapkan sesuai dengan karakter 

dan kondisi peserta didik. Metode hikmah relevan digunakan bagi peserta didik yang memiliki tingkat 

pengetahuan dan kemampuan berpikir lebih tinggi, sehingga pembelajaran dapat dilakukan melalui 

dialog dan penalaran yang bijaksana. Sementara itu, metode mau‘izhah hasanah sesuai diterapkan kepada 

peserta didik yang memiliki sensitivitas emosional tinggi, sehingga nasihat dan pembelajaran yang 

disampaikan mampu menyentuh perasaan dan membentuk sikap positif. Adapun metode jidal dapat 

digunakan bagi peserta didik yang kritis dan aktif bertanya, dengan tetap mengedepankan diskusi yang 

logis, santun, dan konstruktif.  

Dalam perspektif pedagogik kontemporer, metode dakwah memiliki kesesuaian dengan 

pendekatan student-centered learning, di mana pendidik menyesuaikan strategi pembelajaran dengan 

kebutuhan, latar belakang, dan kemampuan peserta didik. Hal ini menegaskan bahwa Al-Qur’an telah 

meletakkan dasar pedagogik adaptif yang relevan dengan teori pembelajaran modern. 

 

Metode Amtsal  

Metode amtsāl atau perumpamaan merupakan pendekatan edukatif yang bertujuan 

menyederhanakan konsep abstrak agar mudah dipahami. Dalam pendidikan Islam, amtsāl berfungsi 

sebagai sarana kognitif untuk menjembatani pemahaman peserta didik terhadap nilai-nilai normatif Al-

Qur’an melalui ilustrasi yang konkret (Muchlasul Amal, 2025). 

Metode ini terdapat dalam QS Ibrahim ayat 24-27. 

ُ مَثلًَۭا كَلِّمَةۭا طَي ِّبَةۭا كَشَجَرَةٍٍۢ طَي ِّبةٍَ أصَْلهَُا ثاَبِّت ا وَفَرْعهَُا فِّى ٱلسَّ " ُ     ٢٤مَآٰءِّ  ألََمْ ترََ كَيفَْ ضَرَبَ ٱللََّّ بُ ٱللََّّ ينٍا بِّإِّذنِّْ رَب ِّهَا َۗ وَيضَْرِّ تؤُْتِّىٰٓ أكُلُهََا كلَُّ حِّ

ن قَرَارٍٍۢ  ٢٥لِّلنَّاسِّ لعَلََّهُمْ يَتذَكََّرُونَ  ٱلْْمَْثاَلَ  ن فوَْقِّ ٱلْْرَْضِّ مَا لهََا مِّ ينَ ءَامَنوُا۟ بِّٱلْقوَْلِّ    ٢٦وَمَثلَُ كَلِّمَةٍ خَبِّيثةٍٍَۢ كَشَجَرَةٍ خَبِّيثةٍَ ٱجْتثَُّتْ مِّ ُ ٱلَّذِّ يُثبَ ِّتُ ٱللََّّ

رَةِّ  ابِّتِّ فِّى ٱلحَْيوَٰةِّ ٱلدُّنْياَ وَفِّى ٱلـَْٔاخِّ
ُ مَا يشََآٰءُ ٱلثَّ ينَ ۚ وَيَفعْلَُ ٱللََّّ لِّمِّ ٰـ ُ ٱلظَّ لُّ ٱللََّّ  ”٢٧ ۖ وَيضُِّ

“Artinya: Tidakkah kamu memperhatikan bagaimana Allah telah membuat perumpamaan kalimat yang 

baik seperti pohon yang baik, akarnya kuat dan cabangnya menjulang ke langit.(24) Pohon itu menghasilkan 

buahnya pada setiap waktu dengan izin Tuhannya. Allah membuat perumpamaan-perumpamaan itu untuk 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

171 

manusia agar mereka selalu ingat.(25)Dan perumpamaan kalimat yang buruk seperti pohon yang buruk, yang 

tercabut akarnya dari permukaan bumi; tidak dapat tetap (tegak) sedikit pun.(26) Allah meneguhkan orang-orang 

yang beriman dengan ucapan yang teguh dalam kehidupan di dunia dan di akhirat; dan Allah menyesatkan orang-

orang yang zalim; dan Allah berbuat apa yang Dia kehendaki. (27)” 

Al-Maraghi. (1946) menafsirkan ayat tersebut dengan menegaskan bahwa Allah Swt. 

Mahakuasa membuat perumpamaan bagi kalimat yang baik, yaitu iman yang tertanam dalam hati 

seorang mukmin, yang darinya amal perbuatan diangkat ke langit. Kalimat yang baik itu diumpamakan 

seperti pohon yang baik, subur, indah dipandang, harum baunya, berakar kuat di dalam tanah, serta 

memiliki cabang yang menjulang tinggi. Gambaran ini menunjukkan kekokohan iman, kuatnya 

landasan, dan keterjagaan dari pengaruh buruk, sehingga pohon tersebut menghasilkan buah yang 

bersih dan bermanfaat pada setiap musim dengan izin Allah.  

Apabila sifat-sifat ini dimiliki oleh seorang guru atau pendidik, maka ia akan menjadi sosok yang 

disenangi dan memberi manfaat bagi banyak orang. Sebaliknya, kalimat yang buruk diumpamakan 

seperti pohon yang tidak memiliki akar yang kuat, mudah tumbang, dan tidak menghasilkan buah yang 

baik. Meskipun tampak memiliki wujud, keberadaannya bersifat sementara dan tidak memberikan 

manfaat yang berkelanjutan. 

Nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam ayat tersebut menunjukkan bahwa penggunaan 

perumpamaan merupakan salah satu metode efektif dalam proses pendidikan dan pembelajaran. Melalui 

penyampaian materi dengan ungkapan-ungkapan pemisalan, peserta didik lebih mudah memahami isi 

pelajaran serta terdorong untuk menghasilkan tindakan dan karya yang positif. Perumpamaan tentang 

pohon yang baik dengan akar yang kokoh dan cabang yang menjulang tinggi menggambarkan kalimah 

ṭayyibah sebagai simbol prinsip tauhid yang kuat. Perumpamaan ini bertujuan agar peserta didik mampu 

memahami pentingnya memiliki landasan keimanan yang teguh dalam menjalani kehidupan. Sebaliknya, 

kalimat atau nilai yang buruk digambarkan sebagai sesuatu yang tidak memiliki keteguhan dan tidak 

menghasilkan manfaat yang baik. 

Secara pedagogis, metode ini sejalan dengan teori contextual learning dan analogical reasoning, 

yang menekankan pentingnya mengaitkan materi pembelajaran dengan pengalaman nyata peserta didik. 

Penggunaan perumpamaan dalam pembelajaran tidak hanya meningkatkan pemahaman kognitif, tetapi 

juga memperkuat daya reflektif peserta didik. 

 

Metode targhīb dan tarhīb  

Metode targhib (motivasi) dan tarhib (peringatan) merupakan pendekatan pendidikan yang 

berbasis pada penanaman kesadaran moral dan spiritual. Berbeda dengan konsep reward and punishment 

dalam pendidikan Barat yang bersifat instrumental, targhib dan tarhib berlandaskan pada nilai 

transendental dan akuntabilitas ukhrawi (Hasnawati, 2020) 

Merupakan dua pendekatan pendidikan yang saling melengkapi dalam Islam. Kata targhīb 

berasal dari bahasa Arab raghiba yang berarti menyukai atau mencintai (Munawwir, 1984). yaitu metode 

pendidikan yang menggunakan bujukan dan janji kebaikan untuk menumbuhkan kecintaan terhadap 

amal saleh (An-nahlawi,1992).  

Metode ini tercermin dalam QS. al-Bayyinah ayat 7–8 

“ ( يَّةَِّۗ ىِّكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِّ
ٰۤ
لوُا الصٰلِّحٰتِّ اوُلٰ ينَْ اٰمَنوُْا وَعَمِّ يَ ٧اِّنَّ الَّذِّ ينَْ فِّيهَْآ ابََداۭ َۗرَضِّ نْ تحَْتِّهَا الََْنهْٰرُ خٰلِّدِّ يْ مِّ مْ جَنتُٰ عَدنٍْ تجَْرِّ نْدَ رَبِّ هِّ ؤُهمُْ عِّ ( جَزَاٰۤ

يَ رَبَّه  ) (٨اٰللُّ عَنهُْمْ وَرَضُوْا عَنْهُ َۗ ذٰلِّكَ لِّمَنْ خَشِّ ” 

“Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan, mereka itulah sebaik-

baik makhluk. (7) Balasan mereka di sisi Tuhannya adalah surga ‘Adn yang mengalir di bawahnya sungai-

sungai. Mereka kekal di dalamnya selama-lamanya. Allah rida terhadap mereka dan mereka pun rida kepada-

Nya. Itu adalah (balasan) bagi orang yang takut kepada Tuhannya.(8” 

Allah Swt. menjanjikan balasan surga dan keridaan-Nya bagi orang-orang yang beriman dan 

beramal saleh. Janji tersebut bertujuan memberikan motivasi positif agar manusia terdorong melakukan 

kebaikan semata-mata demi meraih keridaan Allah.  



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 164-175 

172 

Sebaliknya, metode tarhīb berasal dari kata rahiba yang berarti takut (Munawwir, 1984). Metode 

tahrib merupakan metode pendidikan yang menggunakan ancaman sebagai sarana menumbuhkan rasa 

takut agar manusia menjauhi perbuatan dosa dan maksiat (Mahrus,2014). Metode ini tampak dalam QS. 

Maryam ayat 71–72 

يًّا     ) قضِّْ دهُاَ ۚ كَانَ عَلَىٰ رَب ِّكَ حَتمْۭا مَّ نكُمْ إِّلََّ وَارِّ ثِّيًّا71وَإِّن م ِّ ينَ فِّيهَا جِّ نَذَرُ الظَّالِّمِّ ينَ اتَّقوَا وَّ ي الَّذِّ      (72)(  ثمَُّ نُنجَ ِّ

Artinya: Dan tidak ada seorangpun dari padamu, melainkan mendatangi neraka itu. Hal itu bagi 

Tuhanmu adalah suatu kemestian yang sudah ditetapkan. (71) Kemudian Kami akan menyelamatkan orang-

orang yang bertakwa dan membiarkan orang-orang yang zalim di dalam neraka dalam keadaan berlutut. (72).  

Metode ini menggambarkan ancaman siksa neraka bagi orang-orang zalim, sekaligus 

keselamatan bagi orang-orang bertakwa. Melalui metode ini, Allah menanamkan sikap kehati-hatian 

dalam bertindak agar manusia terhindar dari kesalahan dan kedurhakaan. Dengan demikian, metode 

targhīb dan tarhīb dalam pendidikan Islam berfungsi mendorong peserta didik untuk melakukan 

kebaikan dan menahan diri dari kejahatan, yang secara konseptual sebanding dengan sistem reward dan 

punishment dalam pendidikan Barat. 

Dalam konteks pembelajaran modern, metode ini dapat dipahami sebagai strategi value-based 

education yang bertujuan membentuk motivasi intrinsik peserta didik. Guru tidak hanya berperan 

sebagai evaluator perilaku, tetapi sebagai pembimbing moral yang menanamkan kesadaran etis dalam 

proses belajar (Muslem & Islam, 2022), (Ma’rufin, 2015). 

 

Metode Pendidikan dalam perspektif Hadits Nabi  

Sebagai guru untuk para sahabatnya, Rasulullah SAW dalam menyampaikan pengajarannya 

menggunakan metode. Di antara metode yang sering digunakannya adalah sebagai berikut: 

Metode Lemah Lembut 

Metode lemah lembut merupakan salah satu metode utama pendidikan Rasulullah saw. yang 

sangat menonjol dalam sunnah beliau. Metode ini menekankan sikap kasih sayang, kesantunan, dan 

kebijaksanaan dalam membimbing peserta didik, khususnya ketika mereka melakukan kesalahan akibat 

ketidaktahuan. Dalam pendidikan Islam, pendekatan ini dipandang lebih efektif dalam membentuk 

akhlak dan kepribadian peserta didik dibandingkan pendekatan yang bersifat keras dan represif. 

Dasar metode lemah lembut ini dapat ditemukan dalam hadis sahih riwayat Mu‘āwiyah bin al-

Ḥakam as-Sulamī berikut: 

“، يثِّ بَّاحِّ، وَأبَوُ بكَْرِّ بنُْ أبَِّي شَيْبةََ، وَتقَاَرَباَ فِّي لفَْظِّ الحَْدِّ دُ بنُْ الصَّ يمَ، عَنْ  حَدَّثنَاَ أبَوُ جَعْفَرٍ مُحَمَّ يلُ بنُْ إِّبْرَاهِّ قاَلََ: حَدَّثنَاَ إِّسْمَاعِّ

، عَنْ يحَْيَى بنِّْ أبَِّي كَثِّيرٍ، عَنْ هِّلًَلِّ بنِّْ أَ  افِّ وَّ اجٍ الصَّ ِّ قاَلَ: بَيْنمََا أنَاَ  حَجَّ ي  يَةَ بنِّْ الحَْكَمِّ السُّلَمِّ بِّي مَيمُْونَةَ، عَنْ عَطَاءِّ بنِّْ يسََارٍ، عَنْ مُعاَوِّ

 ُ ، فَقلُتُْ: يَرْحَمُكَ اللَّّ نَ الْقوَْمِّ ُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ إِّذْ عَطَسَ رَجُل  مِّ ِّ صَلَّى اللَّّ ياَهْ، مَا  ، فَرَمَانِّي الْ أصَُل ِّي مَعَ رَسوُلِّ اللَّّ مْ، فَقلُتُْ: وَاثكُْلَ أمُ ِّ هِّ قوَْمُ بِّأبَصَْارِّ

توُنَنِّ  ا رَأيَْتهُُمْ يصَُم ِّ مْ، فلَمََّ هِّ مْ عَلَى أفَخَْاذِّ يهِّ بوُنَ بِّأيَدِّْ ؟ فجََعلَوُا يضَْرِّ ُ عَلَيْهِّ وَ شَأنْكُُمْ تنَْظُرُونَ إِّلَيَّ ِّ صَلَّى اللَّّ ا صَلَّى رَسوُلُ اللَّّ . فلَمََّ سَلَّمَ، ي سَكَتُّ

ِّ مَا كَهَرَنِّ  نْهُ، فوََاللَّّ ي، مَا رَأيَتُْ مُعلَ ِّمۭا قَبلَْهُ وَلََ بعَْدهَُ أحَْسَنَ تعَلِّْيمۭا مِّ هِّ الصَّلًَةَ لََ يصَْلحُُ  فَبِّأبَِّي هوَُ وَأمُ ِّ ي، وَلََ ضَرَبنَِّي، وَلََ شَتمََنِّي، قاَلَ(( إِّنَّ هَذِّ

، إِّنَّ  نْ كَلًَمِّ النَّاسِّ  “))مَا هوَُ التَّسْبِّيحُ، وَالتَّكْبِّيرُ، وَقِّرَاءَةُ الْقُرْآنِّ فِّيهَا شَيْء  مِّ

“Artinya: “Ketika aku sedang salat bersama Rasulullah saw., tiba-tiba ada seorang dari jamaah bersin, 

lalu aku mengucapkan: ‘Yarḥamukallāh.’ Orang-orang memandangku dengan tajam. Aku berkata: ‘Celaka aku, 

mengapa kalian memandangku?’ Mereka memukul paha mereka dengan tangan mereka sebagai isyarat agar aku 

diam, maka aku pun diam. Setelah Rasulullah saw. selesai salat, demi ayah dan ibuku, aku tidak pernah melihat 

seorang pendidik sebelum dan sesudah beliau yang lebih baik pengajarannya daripada beliau. Demi Allah, beliau 

tidak membentakku, tidak memukulku, dan tidak mencelaku. Beliau hanya bersabda: ‘Sesungguhnya salat ini tidak 

pantas di dalamnya terdapat pembicaraan manusia. Salat itu hanyalah tasbih, takbir, dan membaca Al-Qur’an.” 

(Hadits Riwayat Muslim No. 537)” 

Hadis ini berstatus sahih dengan para perawi yang tergolong siqah dan siqah tsabat, serta 

diriwayatkan dalam Ṣaḥīḥ Muslim.  Hadis ini secara jelas menggambarkan metode pendidikan 

Rasulullah saw. yang sangat lemah lembut dan humanis. Meskipun Mu‘āwiyah bin al-Ḥakam melakukan 

kesalahan dalam salat, Rasulullah saw. tidak langsung menegurnya dengan keras, apalagi 

menghukumnya, melainkan memberikan penjelasan setelah salat dengan bahasa yang tenang dan 

mendidik. 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

173 

An-Nawawi (w. 676 H.) dalam Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim menjelaskan bahwa hadis ini menunjukkan 

keagungan akhlak Rasulullah saw. dalam mendidik, khususnya dalam bersikap lemah lembut terhadap 

orang yang belum mengetahui hukum. Hadis ini menjadi dalil kuat bahwa kesalahan yang lahir dari 

ketidaktahuan hendaknya dihadapi dengan bimbingan dan penjelasan, bukan dengan kekerasan. 

Metode lemah lembut yang diterapkan Rasulullah saw. mencerminkan pendekatan pedagogik 

humanistik yang menekankan kasih sayang, empati, dan penghargaan terhadap peserta didik. 

Lingkungan pembelajaran yang penuh kasih sayang terbukti mendukung perkembangan emosional dan 

sosial peserta didik secara optimal (Rambe et al., 2022). Dalam pedagogik kontemporer, pendekatan ini 

sejalan dengan teori humanistic education yang memandang relasi guru dan peserta didik sebagai fondasi 

utama keberhasilan pembelajaran. 

Dengan demikian, metode lemah lembut merupakan prinsip fundamental dalam pendidikan 

Islam. Pendekatan ini tidak hanya efektif dalam mentransfer pengetahuan, tetapi juga berperan penting 

dalam membangun kepercayaan, kenyamanan psikologis, serta pembentukan akhlak peserta didik. 

Metode ini menegaskan bahwa pendidik ideal dalam Islam adalah sosok yang mampu menggabungkan 

ketegasan prinsip dengan kelembutan sikap, sebagaimana dicontohkan langsung oleh Rasulullah saw. 

 

Metode Kiasan 

Metode kiasan merupakan salah satu metode pendidikan yang digunakan Rasulullah saw. dalam 

menyampaikan ajaran, khususnya pada persoalan-persoalan yang bersifat sensitif, pribadi, atau 

berpotensi menimbulkan rasa malu. Metode ini dilakukan dengan cara menyampaikan maksud secara 

tidak langsung, simbolik, atau menggunakan ungkapan yang halus, sehingga tujuan pendidikan tetap 

tercapai tanpa melukai perasaan peserta didik. 

Dasar penggunaan metode kiasan dapat ditemukan dalam hadis riwayat ‘Aisyah r.a. sebagai 

berikut: 

هِّ عَنْ عَائِّشَةَ أنََّ امْرَأةَۭ  يَّةَ عَنْ أمُ ِّ ُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ عَنْ غسُْلِّهَا  حَدَّثنَاَ يحَْيَى قاَلَ حَدَّثنَاَ ابنُْ عُييَْنَةَ عَنْ مَنصُْورِّ بنِّْ صَفِّ  سَألَتَِّ النَّبِّيَّ صَلَّى اللَّّ

ي لُ، قاَلَ: خُذِّ ، فأَمََرَهاَ كَيْفَ تغَْتسَِّ يضِّ نَ المَْحِّ ي بِّهَا. قاَلَتْ: كَيْفَ؟ قاَلَ: سُبحَْ   مِّ رِّ رُ؟ قاَلَ: تطََهَّ ي بِّهَا. قاَلتَْ: كَيْفَ أتَطََهَّ رِّ سْكٍ فَتطََهَّ نْ مِّ انَ  فِّرْصَةۭ مِّ

ي بِّهَا أثَرََ الدَّمِّ  ي. قاَلتَْ عَائِّشَةُ: فاَجْتبََذْتهَُا إِّلَيَّ فَقلُتُْ: تتَبََّعِّ رِّ ِّ، تطََهَّ  اللَّّ

“Artinya: Seorang wanita bertanya kepada Nabi saw. tentang cara bersuci dari haid. Maka beliau 

menjelaskan cara mandi. Beliau bersabda: ‘Ambillah sepotong kain yang diberi minyak wangi, lalu bersucilah 

dengannya.’ Wanita itu bertanya: ‘Bagaimana aku bersuci dengannya?’ Beliau menjawab: ‘Bersucilah 

dengannya.’ Wanita itu bertanya lagi: ‘Bagaimana?’ Beliau bersabda: ‘Subhanallah, bersucilah dengannya.’ Maka 

‘Aisyah menarik wanita itu ke arahnya dan berkata: ‘Usapkan kain itu pada bekas darah. (Hadits Riwayat 

Bukhori No. 303)” 

Hadis ini menunjukkan bahwa Rasulullah saw. menggunakan metode kiasan dalam menjelaskan 

perkara yang berkaitan dengan aurat dan kebersihan organ intim. Beliau tidak menjelaskan secara 

vulgar, tetapi menggunakan ungkapan simbolik dan isyarat halus. Penjelasan detail kemudian dilengkapi 

oleh ‘Aisyah r.a., yang memahami maksud Rasulullah saw. Pendekatan ini mencerminkan sensitivitas 

pedagogis serta penghormatan terhadap rasa malu peserta didik. 

Hadis tersebut berstatus sahih dengan perawi yang tergolong tsiqah dan tsiqah ḥafiẓ, serta 

diriwayatkan oleh al-Bukhārī. Hal ini menegaskan bahwa metode kiasan memiliki landasan kuat dalam 

sunnah Nabi saw. dan layak dijadikan rujukan dalam praktik pendidikan Islam. 

Muhammad bin Ibrahim al Hamd (2013) menjelaskan bahwa metode kiasan dalam pendidikan 

dapat diterapkan dalam beberapa bentuk, antara lain: 

1. Menggunakan rayuan dan pujian dalam nasihat untuk mendorong peningkatan akhlak peserta didik 

tanpa menyinggung kekurangannya. 

2. Menyebutkan tokoh-tokoh agung umat Islam sebagai teladan, sehingga peserta didik terdorong 

meneladani mereka. 

3. Membangkitkan semangat, harga diri, dan kehormatan peserta didik. 

4. Menyampaikan nasihat di tengah-tengah peserta didik tanpa menunjuk individu tertentu. 

5. Memberikan nasihat secara tidak langsung melalui kiasan atau perumpamaan. 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 164-175 

174 

6. Memuji seseorang yang berbuat kesalahan dengan tujuan mendorongnya kepada kebaikan dan 

meninggalkan keburukan. 

Penggunaan metode kiasan oleh Rasulullah saw. menunjukkan kecerdasan pedagogik dalam 

menyampaikan pesan sensitif tanpa melukai psikologis peserta didik. Metode ini menekankan 

komunikasi tidak langsung yang edukatif dan bermartabat (Fadila & Alwizar, 2024). Secara modern, 

metode ini relevan dengan pendekatan pembelajaran reflektif dan komunikasi persuasif yang menghargai 

kondisi emosional peserta didik. 

Dengan demikian, metode kiasan merupakan strategi pedagogis yang sangat relevan dalam 

pendidikan Islam, karena mampu mengintegrasikan nilai kesantunan, hikmah, dan efektivitas 

pembelajaran. Metode ini meneladani langsung praktik pendidikan Rasulullah saw. yang senantiasa 

menjaga martabat dan perasaan peserta didik dalam setiap proses pembelajaran. 

 

Metode Pengulangan 

Metode pengulangan merupakan salah satu metode pembelajaran yang digunakan Rasulullah 

saw. untuk menegaskan pentingnya suatu pesan agar mudah dipahami dan diingat oleh peserta didik. 

Pengulangan dilakukan terhadap materi yang memiliki nilai urgensi tinggi, sehingga tertanam kuat 

dalam ingatan dan kesadaran peserta didik. 

Dasar metode pengulangan ini dapat ditemukan dalam hadis Rasulullah saw. berikut: 

، قَ “ يمٍ، قاَلَ: حَدَّثنَِّي أبَِّي، عَنْ أبَِّيهِّ ُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ  حَدَّثنَاَ مُسَدَّدُ بنُْ مُسَرْهَدٍ، حَدَّثنَاَ يحَْيَى، عَنْ بهَْزِّ بنِّْ حَكِّ ِّ صَلَّى اللَّّ عْتُ رَسوُلَ اللَّّ الَ: سَمِّ

كَ بِّهِّ ا بُ لِّيضُْحِّ ثُ فَيكَْذِّ ي يحَُد ِّ  “))لْقوَْمَ، وَيلْ  لَهُ، وَيلْ  لَهُيَقوُلُ (( : وَيلْ  لِّلَّذِّ

“Artinya: Hadis Musaddad ibn Musarhad hadis Yahya dari Bahza ibn Hakim, katanya hadis dari 

ayahnya katanya ia mendengar Rasulullah saw. bersabda:”Celakalah bagi orang yang berbicara dan berdusta agar 

orang-orang tertawa. Kecelakaan baginya, kecelakaan baginya.” (Hadits Riwayat Abu Dawud No 4337)” 

Hadis ini berstatus sahih, dengan kualitas perawi yang tergolong siqah, siqah ḥāfiẓ, dan ṣadūq . 

Pengulangan lafaz “wailun lahu” sebanyak tiga kali menunjukkan adanya penegasan pesan moral yang 

sangat kuat dari Rasulullah saw. Pengulangan tersebut bukan tanpa tujuan, melainkan sebagai strategi 

pedagogis agar peringatan tersebut benar-benar diperhatikan, dipahami, dan diinternalisasi oleh para 

pendengar. 

Dalam perspektif pendidikan, pengulangan berfungsi sebagai sarana penguatan ingatan 

(reinforcement) terhadap materi yang disampaikan. Proses ini dapat dilakukan melalui latihan mental, 

yaitu membayangkan kembali perbuatan atau pesan yang telah diterima, maupun latihan motorik, yaitu 

mempraktikkan secara langsung apa yang telah dipelajari. Kedua bentuk latihan tersebut berperan 

penting dalam membantu peserta didik menyimpan informasi dalam ingatan jangka panjang. 

Selain itu, efektivitas metode pengulangan juga dipengaruhi oleh tingkat perkembangan peserta 

didik. Kemampuan mengubah pengalaman belajar menjadi kode verbal maupun visual akan 

mempermudah proses pengulangan dan pemahaman. Rasulullah saw. menerapkan metode ini secara 

konsisten ketika menyampaikan ajaran-ajaran penting, baik melalui pengulangan lafaz, pengulangan 

makna, maupun pengulangan praktik, sehingga pesan yang disampaikan tidak mudah dilupakan. 

Metode pengulangan digunakan Rasulullah saw. untuk menanamkan pesan-pesan fundamental 

agar terinternalisasi secara mendalam. Dalam teori pendidikan modern, pendekatan ini sejalan dengan 

konsep reinforcement dan memory consolidation yang menekankan pentingnya penguatan materi 

esensial (Mu’minatun & Misbah, 2022). 

Dengan demikian, metode pengulangan yang dicontohkan Rasulullah saw. merupakan metode 

pembelajaran yang efektif dan relevan untuk diterapkan dalam pendidikan Islam. Metode ini menegaskan 

bahwa pendidik perlu mengulang materi yang esensial secara bijaksana agar peserta didik mampu 

memahami, mengingat, dan mengamalkan ilmu yang diperoleh secara optimal. 

 

Metode Pemecahan Masalah 

Metode pemecahan masalah (problem solving) merupakan salah satu metode pembelajaran yang 

digunakan Rasulullah saw. untuk melatih daya pikir, analisis, dan kemampuan reflektif peserta didik. 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

175 

Metode ini dilakukan dengan cara mengajukan persoalan atau pertanyaan yang menuntut pemikiran 

aktif sebelum diberikan jawaban yang benar, sehingga peserta didik terlibat secara kognitif dalam proses 

pembelajaran. 

Dasar penggunaan metode pemecahan masalah dapat ditemukan dalam hadis Rasulullah saw. 

berikut: 

يناَرٍ، عَنْ ابنِّْ عمَُ “ ِّ بنِّْ دِّ يلُ بنُْ جَعْفَرٍ، عَنْ عَبْدِّ اللَّّ يدٍ، حَدَّثنَاَ إِّسْمَاعِّ نَ الشَّجَرِّ حَدَّثنَاَ قُتيَبَْةُ بنُْ سَعِّ ُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ: إِّنَّ مِّ ِّ صَلَّى اللَّّ رَ قاَلَ: قاَلَ رَسوُلُ اللَّّ

ِّ: وَوَقَعَ فِّي نَفْ   شَجَرَةۭ لََ يسَْقُطُ وَرَقهَُا، وَإِّنَّهَا ي. قاَلَ عَبْدُ اللَّّ ثوُنِّي مَا هِّيَ«.فوََقَعَ النَّاسُ فِّي شَجَرِّ الْبوََادِّ ، فحََد ِّ ي أنََّهَا النَّخْلَةُ فاَسْتحَْيَيتُْ. مَثلَُ الْمُسْلِّمِّ سِّ

يَ النَّخْلَةُ  ِّ؟ قاَلَ: هِّ يَ ياَ رَسوُلَ اللَّّ ثْناَ مَا هِّ  .”ثمَُّ قاَلوُا: حَد ِّ

Artinya: “Sesungguhnya di antara pepohonan terdapat sebuah pohon yang tidak gugur daunnya dan ia 

merupakan perumpamaan bagi seorang muslim. Coba beritahukan kepadaku, pohon apakah itu?” Orang-orang 

menyebutkan pohon-pohon di padang pasir. Abdullah bin Umar berkata: ‘Dalam hatiku terlintas bahwa itu adalah 

pohon kurma, namun aku malu mengungkapkannya.’ Kemudian mereka berkata: ‘Beritahukanlah kepada kami 

wahai Rasulullah.’ Beliau bersabda: ‘Itulah pohon kurma.” (Hadits Riwayat Bukhori No 59). 

Hadis ini berstatus sahih dengan para perawi yang tergolong siqah dan siqah tsabat. Rasulullah 

saw. tidak langsung memberikan jawaban, tetapi terlebih dahulu mengajukan persoalan yang 

mendorong para sahabat untuk berpikir dan menganalisis karakteristik pohon yang dimaksud. Pola ini 

menunjukkan penerapan metode pemecahan masalah yang melibatkan proses berpikir kritis dan reflektif. 

Ibnu Hajar al-‘Asqalani dalam kitab fathul bari (2002) menjelaskan bahwa metode perumpamaan 

yang digunakan Rasulullah saw. dalam hadis ini bertujuan untuk memperdalam pemahaman, 

memperkuat daya ingat, serta mengasah kemampuan berpikir dalam memandang suatu permasalahan. 

Metode ini juga melatih peserta didik untuk menarik kesimpulan berdasarkan ciri-ciri yang telah 

disampaikan, bukan sekadar menerima informasi secara pasif. 

Selain itu, hadis ini juga memperlihatkan penggunaan metode tanya jawab sebagai bagian dari 

pemecahan masalah. Melalui dialog interaktif antara pendidik dan peserta didik, terjadi proses 

pertukaran gagasan yang membangkitkan emosi, perhatian, dan keterlibatan aktif. Topik yang disajikan 

bersifat konkret dan dekat dengan kehidupan sehari-hari, sehingga lebih mudah dipahami dan diingat. 

Dengan demikian, metode pemecahan masalah yang diterapkan Rasulullah saw. menunjukkan 

pendekatan pembelajaran yang mendorong keterlibatan aktif peserta didik melalui pertanyaan reflektif 

dan dialogis. Metode ini bertujuan mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan analitis peserta didik 

(Rufianti et al., 2024). Dalam konteks kontemporer, metode ini memiliki kesesuaian kuat dengan 

problem-based learning dan student-centered learning, yang menempatkan peserta didik sebagai subjek 

aktif dalam proses pembelajaran. 
 

Kesimpulan 
 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa metode pendidikan dalam perspektif Al-

Qur’an dan Hadis Nabi saw. bersifat komprehensif, integratif, dan aplikatif. Al-Qur’an menghadirkan 

prinsip-prinsip metodologis pendidikan melalui pendekatan tabligh dan dakwah yang persuasif, 

penggunaan amtsal (perumpamaan) sebagai sarana penguatan pemahaman, serta metode targhib dan 

tarhib untuk menumbuhkan motivasi dan kesadaran moral peserta didik. Sementara itu, Hadis Nabi saw. 

menunjukkan implementasi praktis dari prinsip-prinsip tersebut melalui metode pendidikan yang 

humanis, seperti sikap lemah lembut, penggunaan kiasan, pengulangan materi, serta pemecahan masalah 

sesuai konteks peserta didik. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam tidak hanya berorientasi 

pada transfer pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan akhlak, pengembangan daya pikir, dan 

internalisasi nilai-nilai keislaman secara menyeluruh. 

Secara teoretis, penelitian ini berimplikasi pada penguatan konsep metode pendidikan Islam 

yang berlandaskan wahyu dan teladan Nabi saw., sekaligus menunjukkan relevansinya dengan 

pendekatan pedagogis modern yang menekankan aspek humanistik, kontekstual, dan dialogis. Hal ini 

memperkuat posisi Al-Qur’an dan Hadis sebagai sumber normatif sekaligus praktis dalam 

pengembangan teori pendidikan Islam. 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 164-175 

176 

Secara praktis, pendidik pendidikan Islam disarankan untuk mengimplementasikan metode-

metode pendidikan yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis secara kontekstual dalam proses 

pembelajaran agar lebih efektif, humanis, dan bermakna. Lembaga pendidikan Islam juga diharapkan 

dapat menjadikan temuan penelitian ini sebagai acuan dalam merancang strategi, model, dan kurikulum 

pembelajaran berbasis nilai-nilai Islam. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan karena belum mengkaji seluruh ayat Al-Qur’an dan Hadis 

Nabi saw. yang mengandung metode pendidikan. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan 

untuk memperluas kajian terhadap nash-nash lain yang relevan serta mengembangkan penelitian 

empiris guna menguji penerapan metode pendidikan Al-Qur’an dan Hadis dalam konteks pendidikan 

Islam kontemporer. 

 

Referensi  
 

Abas, S. (2021). Permata : Jurnal Pendidikan Agama Islam Metode dan Media Pendidikan ( Telaah Kajian 

Hadits Tarbawi ). 2, 170–187. 

Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Al-Jami‘ al-Sahih. Juz I. Beirut: Dar Ihya’ al-Turats al-‘Arabi,  t. t. 

(n.d.). No Title. 

Al-Maraghi, A. M. (n.d.). Tafsir al-Maraghi. Kairo: Dar al-Fikr, 1946. 

Aris. (2022a). Ilmu Pendidikan Islam. Cirebon. Penerbit Yayasan Wiyata Bestari Samasta. 

Aris. (2022b). METODE PENDIDIKAN ISLAM DALAM PERSPEKTIF AL- QUR ’ AN. Tsaqafatuna, 

4(1), 91–100. 

Enalya, W., & Husni, Z. T. (2024). Hadits - Hadits Tentang Metode Pendidikan. 2(2), 42–55. 

Fadila, N., & Alwizar, A. (2024). Metode Pendidikan dalam Perspektif Al-Qur’an. Hamalatul Qur’an : 

Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an, 5(2), 75–88. https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.154 

Hasnawati, S. N. (2020). METODE TARGHIB DAN TARHIB DALAM. Al Liqo, V(1), 64–77. 

Hidayat, F., Dalimunthe, A. W., Hafiz, M., & Julaiha, J. (2024). Metode Pendidikan Berdasarkan Hadits 

Rasulullah. 5(1), 71–83. 

Ma’rufin. (2015). METODE TARGHIB DAN TARHIB. Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 2(1), 67–77. 

Mu’minatun, D. I., & Misbah, M. (2022). Metode Tikrar dalam Pembelajaran Tahfidz Al-Qur’an di 

Pondok Pesantren Modern Darul Qur’an Al-Karim Baturraden. Jurnal Ilmiah Mandala Education, 

8(2), 1332–1338. https://doi.org/10.58258/jime.v8i2.3070 

Muchlasul Amal, M. (2025). Amtsal Dalam Al-Qur’an Perspektif Pendidikan Islam. AL-AFKAR: Journal 

for Islamic Studies Transformasi Pendidikan Islam Progressive, 8(3), 674–684. 

https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i3.1662.Proverbs 

Muslem, M., & Islam, P. (2022). Jurnal ikhtibar nusantara. 1(2), 104–118. 

Priyanto, S., Hamisi, D., & Octaviana, E. (2020). At Turots : Jurnal Pendidikan Islam Metode pendidikan 

agama Islam dalam al- Qur ’ an. 2(2), 180–187. 

Rahmawati, W., Jumarnis, M., & Rahayu, A. S. (2023). Volume 2 Nomor 6 Juni 2023 METODE 

PENDIDIKAN DALAM AL- QUR ’ AN. 2, 1204–1210. 

Rambe, A. A., Supriadi, U., Firmansyah, M. I., Dwietama, R. A., Putri, A. N. C., Rahardja, M. N. A., & 

Marbun, J. (2022). Pendekatan Kasih Sayang dalam Pembentukan. KIDDO: Jurnal Pendidikan Islam 

Anak Usia Dini, 438–452. https://doi.org/10.19105/kiddo.v5i1.13547 

Rufianti, A., Fakhruddin, A., & Surahman, C. (2024). Penerapan Metode Problem Solving dalam 

Pembelajaran PAI: Upaya Meningkatkan Kemampuan Berpikir Kritis Siswa di SMPN 15 Bandung. 

Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 48–56. 

Sa, M., & Arif, M. (2022). METODE PENDIDIKAN ANAK DALAM SURAT AZ-ZUMAR AYAT 8-9. 

3, 75–84. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati. 

Sugiyono. (2023). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D (M. Dr. Ir. Sutopo. S.Pd (ed.); Kedua). 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

177 

penerbit ALFABETA. 

Wahidi, R. (2016). Tafsir Ayat-Ayat Tarbawi: Tafsir dan Kontekstualisasi Ayat-Ayat Pendidikan. 

Yogyakarta: Trussmedia Grafika. 
 

 


	Kajian Teori
	Metode Penelitian
	Jenis penelitian ini termasuk ke dalam penelitian kepustakaan library research, yaitu penelitian yang memfokuskan kajian pada sumber-sumber literatur yang berkaitan dengan konsep pendekatan, strategi, dan metode pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an...
	Hasil dan Pembahasan
	Kesimpulan
	Referensi

