Published by: Lembaga Riset Ilmiah - Yayasan Mentari Meraki Asa

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan

Journal homepage: https://jurnal.risetilmiah.ac.id /index.php/jkip

Tut Wuri Handayani, Vol.4 (2) (2025)

Pembinaan Akhlak Berbasis Tasawuf: Analisis Teks
“Akhlaqul Karimah” Karya Syaikh Ahmad Shohibulwafa

Tajul Arifin

Iis Amanah Amida

Prodi Ilmu Tasawuf Fakultas Dakwah, Institut Agama Islam Latifah Mubarokiyah, Jawa Barat,

Indonesia

ARTICLEINFO

ABSTRACT

Article history:

Received: 11 November 2025
Revised 06 Desember 2025
Accepted, 12 Desember 2025

Keywords:
Tasawuf, Akhlak
Dzikir

Tazkiyatun Nafs
Pendidikan Karakter

How to Cite:

Penelitian ini membahas relevansi tasawuf sebagai dasar pembinaan akhlak dalam
konteks modern melalui analisis terhadap karya Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin
berjudul Akhlaqul Karimah Akhlaqul Mahmudah Berdasarkan Mudaawamatu Dzikrillah. Di
tengah krisis moral yang kerap dihadapi dengan pendekatan normatif dan kognitif, karya
ini menawarkan gagasan pembinaan karakter yang menempatkan dzikir sebagai inti
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Tujuan penelitian ini adalah menganalisis konsep
mudaawamatu dzikrillah atau dzikir berkelanjutan sebagai metode spiritual dalam
membentuk akhlak mulia dan mencegah akhlak tercela. Penelitian menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan dan analisis tematik yang diperkaya
dengan hermeneutika untuk memahami makna ajaran secara kontekstual. Hasil analisis
menunjukkan bahwa Syaikh Ahmad Shohibulwafa memadukan dzikir jahr dan dzikir khafi
dalam upaya menumbuhkan kesadaran ilahiah (muraqabah) sebagai dasar pengendalian
diri dan pembinaan moral. Dzikir dipahami sebagai fondasi etika spiritual yang
melahirkan ketenangan batin, perilaku etis, dan hubungan harmonis dengan Tuhan serta
sesama, selaras dengan nilai-nilai Pancasila dan UUD 1945.

This study explores the relevance of Sufism as a foundation for moral education in the modern
context through an analysis of Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin’s work Akhlaqul Karimah
Akhlaqul Mahmudah Berdasarkan Mudaawamatu Dzikrillah. Amid the ongoing moral crisis often
addressed through normative and cognitive approaches, this work offers a transformative
perspective that places dhikr at the core of spiritual purification (tazkiyatun nafs). The purpose of
this study is to analyze the concept of mudaawamatu dzikrillah, continuous remembrance of God,
as a spiritual methodology for developing virtuous character and preventing immoral behavior. This
research employs a qualitative method with a library research approach and thematic analysis,
complemented by hermeneutics to interpret the contextual meaning of the teachings. The findings
indicate that Syaikh Ahmad Shohibulwafa integrates dhikr jahr (verbal remembrance) and dhikr
khafi (silent remembrance) to cultivate divine awareness (muraqabah) as the basis for self-control
and moral development. Dhikr is understood not merely as ritual worship but as a spiritual-ethical
foundation that nurtures inner peace, ethical conduct, and harmonious relationships with God and
others, in accordance with the values of Pancasila and the 1945 Constitution.

This is an open access article under the CC BYSA license

OPEN ACCESS

Corresponding Author:
Iis Amanah Amida

Institut Agama Islam Latifah Mubarokiyah
Pondok Pesantren Suryalaya - Tasikmalaya

hjiisamanhamida@gmail.com

Pendahuluan

Pendidikan akhlak dalam konteks keislaman memiliki peran sentral sebagai fondasi utama

pembentukan pribadi muslim yang seimbang antara dimensi lahiriah dan batiniah (Mulyati, 2010, p. 69).

Dalam tradisi Islam, akhlak tidak hanya dipahami sebagai perilaku sosial semata, tetapi juga sebagai

manifestasi dari kedekatan seseorang kepada Allah SWT melalui penyucian jiwa (tazkiyyah al-nafs)

(Lestariet al., 2025). Di sinilah tasawuf, sebagai disiplin spiritual Islam, menempati posisi strategis dalam
proses pembinaan akhlak (Qamara, 2025). Tasawuf tidak hanya menekankan aspek ritual ibadah, tetapi

Journal homepage: https://jurnal.risetiimiah.ac.id/index.php/ikip O 144



https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:hjiisamanhamida@gmail.com

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 145

lebih jauh mengarah pada transformasi internal yang menghasilkan pribadi yang berakhlak mulia, ikhlas,
sabar, dan cinta kepada sesama (Hidayat & Rohmawati, 2025).

Di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang kerap menggeser nilai-nilai moral, penting
kiranya merujuk kembali pada sumber-sumber Islam yang autentik dan komprehensit, termasuk karya-
karya ulama kontemporer yang berhasil mengintegrasikan ajaran tasawuf dengan pembinaan akhlak
secara sistematis (Nurani et al., 2025). Salah satu tokoh yang menonjol dalam hal ini adalah Syaikh
Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin, atau biasa disapa Pangersa Abah Anom, seorang ulama, mursyid
tarekat, dan pendidik yang aktif dalam gerakan pembaruan spiritual dan moral di Indonesia (Kodir, 2023;
Salahuddin, 2013). Melalui karyanya yang berjudul 4kklaqul Karimah (Arifin, 2015), beliau menawarkan
pendekatan pembinaan akhlak yang tidak terlepas dari dimensi tasawuf, dengan menekankan pentingnya
pemurnian hati, latihan spiritual (riyadhah), dan pembinaan jiwa secara bertahap, yang dibasiskan pada
ajaran dzikir kepada Allah (Salahuddin, 2013, p. 28).

Kitab Akhlaqul Karimah merupakan salah satu rujukan penting dalam lingkungan Ikhwan
Pondok Pesantren Suryalaya yang berbasis ajaran Thariqah Qadiriyyah Naqsyabandiyyah. Karya ini
tidak hanya membahas akhlak secara teoretis, tetapi juga menyajikan praktik-praktik spiritual yang
konkret sebagai sarana pembinaan dan pembentukan karakter. Pendekatan yang digunakan Pangersa
Abah Anom menggabungkan antara ilmu akhlak, ajaran tasawuf, ajaran tarekat, serta konteks sosial
keindonesiaan, sehingga menjadikan teks ini relevan untuk dikaji secara mendalam sebagai model
pembinaan akhlak berbasis tasawuf (Mulyati, 2010, pp. 811-312).

Namun demikian, kajian akademik terhadap kitab ini masih terbatas, terutama dalam konteks
analisis tematik terhadap integrasi antara tasawuf dan pembinaan akhlak. Padahal, potensi pemikiran
Pangersa Abah Anom dalam memadukan dimensi spiritual dengan pembentukan moral memiliki
kontribusi signifikan bagi pengembangan pembinaan karakter berbasis nilai-nilai Islam. Oleh karena itu,
artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis dan mendalam isi teks Akhlaqul Karimah, khususnya
dalam kaitannya dengan konsep pembinaan akhlak berbasis tasawuf, serta mengeksplorasi relevansinya
dalam konteks pendidikan moral kontemporer.

Melalui analisis teks ini, diharapkan dapat memberikan wawasan baru tentang bagaimana
tasawuf dapat menjadi basis yang kokoh dalam pembinaan akhlak, sekaligus menggali kontribusi
pemikiran ulama lokal Indonesia dalam merespons tantangan moral di era modern.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
research) yang bersifat deskriptif-analitis. Penelitian dilakukan melalui analisis teks mendalam terhadap
kitab Akhlaqul Karimah karya Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin, dengan fokus pada konsep
pembinaan akhlak berbasis tasawuf. Pendekatan ini dipilih karena penelitian bergerak pada ranah
pemikiran keislaman, pemahaman konseptual, dan interpretasi teks yang bersifat normatif dan spiritual.

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah teks primer, yaitu kitab Akhlaqul Karimah dalam versi
asli (manuskrip atau cetakan resmi) yang diterbitkan oleh Yayasan Serba Bakti Pondok Pesantren
Suryalaya. Selain itu, sebagai sumber data sekunder, digunakan literatur pendukung seperti karya-karya
yang bersumber dari buku, jurnal, dan dokumen lainnya, yang membahas tasawuf, pembinaan akhlak,
dan pemikiran Pangersa Abah Anom.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumenter, yaitu membaca, mencatat, dan
mengidentifikasi konsep-konsep kunci dalam kitab Akhlaqul Karimah yang terkait dengan pembinaan
akhlak, terutama konsep dzikir kepada Allah, yang dijadikan sebagai instrumen utama pembinaan
akhlak oleh Pangersa Abah Anom. Data kemudian dianalisis secara tematik (thematic analysis) dengan
mengelompokkan gagasan-gagasan berdasarkan tema utama, struktur konsep, dan konteks
penerapannya.




146 O ISSN: 2830 232X (Online)

Keabsahan data dalam penelitian ini dijamin melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan
temuan dari kitab Akhlaqul Karimah dengan sumber-sumber otoritatif dalam tasawuf dan akhlak Islam,
serta mempertimbangkan perspektif ulama terdahulu dan kontemporer. Proses analisis dilakukan secara
sistematis, kritis, dan objektif untuk memastikan bahwa interpretasi terhadap teks tidak bersifat subjektif,
tetapi tetap berpijak pada prinsip-prinsip akademik yang dapat dipertanggungjwabkan.

Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu mengungkap kerangka konseptual pembinaan
akhlak berbasis tasawuf sebagaimana ditawarkan oleh Pangersa Abah Anom, serta memberikan
kontribusi terhadap pengembangan pendidikan moral Islam yang berakar pada spiritualitas yang
mendalam.

Hasil dan Pembahasan

Syaikh Ahmad Shohibulwata Tajul Arifin, yang akrab dipanggil Pangersa Abah Anom, merupakan
salah satu tokoh ulama sufi kontemporer yang berpengaruh di Indonesia, khususnya dalam lingkungan
Tarekat Qadiriyyah Naqgsyabandiyyah (TON) yang berpusat di Pondok Pesantren Suryalaya,
Tasikmalaya, Jawa Barat (Garwita, 2022; Kodir, 2023; Salahuddin, 2013). Sebagai seorang mursyid
(pembimbing spiritual), beliau tidak hanya aktif dalam bimbingan keagamaan dan pembinaan jamaah
tarekat, tetapi juga dikenal luas melalui karya-karya tulisnya yang mengintegrasikan ajaran tasawuf
dengan pembinaan akhlak secara praktis. Salah satu karyanya yang paling berpengaruh adalah naskah
berjudul Akhlagul Karimah Akhlagul Mahmudah Berdasarkan Mudawamatu Dzikrillah, yang pertama kali
diterbitkan pada tahun 1983 oleh Pondok Pesantren Suryalaya.

Judul karya ini secara eksplisit menunjukkan pendekatan utamanya: pembinaan akhlak mulia
(akhlaqul karimah atau akhlaqul mahmudah) yang dibangun di atas fondasi mudaawamatu dzikrillah, dzikir
kepada Allah yang dilakukan secara terus-menerus dan berkelanjutan (Mulyati, 2010). Dalam naskah
ini, Syaikh Ahmad Shohibulwafa menempatkan dzikir bukan sekadar sebagai ibadah ritual, melainkan
sebagai metodologi spiritual transformatif yang menjadi poros utama dalam penyucian jiwa (tazkzyatun
nafs) dan pembentukan karakter. Tujuan utamanya adalah agar umat senantiasa berakhlak mulia,
terhindar dari akhlaqul madzmumah (akhlak tercela), serta mampu mengendalikan hawa nafsu yang
dijelaskan sebagai musuh terbesar dalam perjalanan spiritual (Salahuddin, 2013, p. 28).

Di dalam buku ini, Pangersa Abah Anom menegaskan bahwa hawa nafsu, jika dibiarkan
menguasai hati, akan menjadi sumber berbagai penyakit batin seperti takabur, iri, dengki, dan serakah,
yang pada akhirnya melahirkan perilaku destruktif baik secara individu maupun sosial. Dalam konteks
ini, beliau merujuk pada sabda Nabi Muhammad SAW. yang menyebut jihad terbesar (jihad al-akbar)
bukanlah perang fisik, melainkan perang melawan hawa nafsu yang senantiasa menghiasi dada manusia.
Manusia harus mampu mengendalikan nafsunya sebagai pribadi yang tangguh, kuat imannya, dan ulet
dalam menghadapi godaan setan serta bujukan hawa nafsu yang menjadi penyakit hati (Arifin, 2015, p.
1).

Solusi yang ditawarkan oleh Pangersa Abah Anom adalah praktik dzikir yang kontinu
(mudaawamatu dzikrillah), yang dianggap sebagai obat paling mujarab bagi segala penyakit hati. Beliau
mengutip sabda Nabi, bahwa dengan dzikir kepada Allah adalah obat yang mustajab untuk
menyembuhkan segala penyakit hati (Arifin, 2015, pp. 8—9). Dengan dzikir yang dawam, baik dzikir jahr
(lisan) maupun dzikir khafi (batin), seseorang dapat membersihkan hati, menenangkan jiwa, dan terlepas
dari pengaruh negatif hawa nafsu. Dzikir yang terus-menerus ini membentuk kesadaran ilahiah yang
konstan (muragabalh), sehingga seseorang senantiasa merasa diawasi oleh Allah, meskipun dalam
kesendirian (Arifin, 2015, p. 20).

Melalui proses ini, terbentuklah pribadi mukmin yang utuh: kuat dalam aqidah, mulia dalam
akhlak, dan produktif dalam amal dan karya. Pribadi semacam ini, menurut Shohibulwata, bukan hanya
membawa kebaikan bagi dirinya sendiri, tetapi juga menjadi agen ketenteraman, kesejahteraan, dan
keamanan bagi masyarakat, bangsa, dan negara. Mereka adalah manusia yang menjalani ibadah secara

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 2, Juni 2025. p. 144-156



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 147

menyeluruh, baik lahiriah maupun batiniah, dan hidup dalam kesadaran bahwa setiap tindakan akan
dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT (Arifin, 2015, p. 21).

Penekanan pada mudaawamatu dzikrillah sebagai basis pembinaan akhlak menunjukkan bahwa
Syaikh Ahmad Shohibulwata berhasil mentransformasi ajaran tasawuf klasik menjadi pedoman praktis
yang relevan dengan konteks sosial dan kebangsaan. Dalam bagian akhir naskah, beliau menyampaikan
harapan agar pribadi-pribadi yang berakhlak mulia dan senantiasa berdzikir ini dapat menyebar luas di
seluruh Nusantara, khususnya di Indonesia yang berdasarkan Pancasila dan UUD 1945, guna
mewujudkan masyarakat yang adil, makmur, sejahtera, gemah ripah loh jinawi, dan diridhai oleh Allah
SWT. (Arifin, 2015, p. 22).

Dengan demikian, Akhlaqul Karimah tidak hanya menjadi panduan spiritual bagi para santri dan
pengamal tarekat, tetapi juga menawarkan visi pembinaan akhlak yang holistik, aplikatif, dan berdimensi
sosial-kebangsaan, menjadikannya karya yang sangat relevan untuk dikaji secara mendalam dalam
konteks pendidikan moral dan pembangunan karakter di era modern.

Penyebab Kerusakan Akhlak: Dominasi Hawa Nafsu dan Penyakit Hati

Kerusakan akhlak pada tingkat individu maupun sosial, menurut pandangan kalangan
intelektual dan ulama sufi, berakar pada ketidakmampuan manusia untuk mengendalikan hawa nafsunya.
Individu yang berhasil menaklukkan dorongan psikologis dan emosional yang destruktif dipandang
sebagai pribadi yang tangguh secara spiritual, memiliki keteguhan iman, dan mampu menghadapi konflik
batin yang menjadi sumber berbagai penyakit hati. Sebaliknya, mereka yang tunduk pada hawa nafsu
rentan terjangkiti penyakit batin seperti kesombongan, iri hati, dengki, ambisi berlebihan, dendam, dan
sifat-sifat merusak lainnya (Arifin, 2015, p. 1).

Penyakit hati semacam ini, yang sering dipahami sebagai hasil dari godaan eksternal (setan) dan
dorongan internal (hawa nafsu), jika tidak dikendalikan akan berkembang menjadi watak yang kasar,
keji, dan destruktif. Dampaknya tidak terbatas pada diri individu, tetapi meluas ke tatanan sosial.
Munculnya sikap individualistis, hilangnya rasa kasih sayang, dan runtuhnya solidaritas sosial menjadi
indikator awal disintegrasi moral masyarakat. Hubungan antarindividu yang semula dibangun atas dasar
kepercayaan dan gotong royong berubah menjadi hubungan yang penuh kecurigaan, kompetisi tidak
sehat, dan eksploitasi (Arifin, 2015, pp. 2-3).

Ketika nilai-nilai luhur seperti kejujuran, keadilan, dan kebenaran diabaikan, maka kebatilan dan
kerusakan akan merajalela. Fenomena ini dapat memicu instabilitas sosial, konflik fisik, bahkan perang
yang menimbulkan penderitaan massal. Banyak bentuk kezaliman, penipuan, dan ketidakadilan
struktural yang pada dasarnya bermula dari dominasi hawa nafsu yang tidak terkendali dalam diri para
pelaku dan pengambil keputusan.

Jika kondisi ini dibiarkan tanpa intervensi yang sistematis, maka pembangunan manusia secara
menyeluruh, yang menekankan keseimbangan antara kemajuan materiil dan kesejahteraan spiritual,
akan mengalami hambatan serius. Pembangunan yang hanya fokus pada aspek lahiriah tanpa
memperkuat fondasi batin individu akan menghasilkan masyarakat yang maju secara teknologi namun
rapuh secara moral. Hal ini bertentangan dengan visi pembangunan nasional yang berlandaskan
Pancasila dan UUD 1945, yang menekankan keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, dunia dan
akhirat (Arifin, 2015, p. 3).

Dampak jangka panjang dari kerusakan akhlak ini juga sangat mengkhawatirkan bagi generasi
muda sebagai penerus bangsa. Ketika lingkungan sosial penuh dengan ketidakpastian dan degradasi
moral, remaja dapat mengalami kebingungan identitas, kecemasan, dan pesimisme terhadap masa depan.
Tanpa bimbingan yang menyentuh dimensi spiritual dan etis, mereka rentan terjerumus ke dalam
perilaku menyimpang, seperti penyalahgunaan zat, kekerasan, atau tindakan kriminal, sebagai bentuk
pelarian dari tekanan batin.

Dengan demikian, penyebab utama kerusakan akhlak bukan hanya faktor eksternal seperti
pengaruh globalisasi atau media, tetapi terletak pada kegagalan internal dalam mengelola hawa nafsu
dan menyucikan hati. Pemahaman ini menunjukkan bahwa solusi efektif terhadap krisis moral harus




148 O ISSN: 2830 232X (Online)

dimulai dari transformasi batin individu melalui disiplin spiritual yang terus-menerus, bukan hanya
regulasi eksternal semata.

Fitrah yang Ternoda dan Urgensi Agama

Krisis moral dan spiritual pada individu tidak dapat dilepaskan dari peran lingkungan primer,
khususnya orang tua dan figur otoritas (pemimpin), yang memiliki pengaruh dominan dalam membentuk
karakter dan orientasi nilai seseorang sejak usia dini. Dalam perspektif Islam, setiap manusia dilahirkan
dalam keadaan fitrah, yaitu kesucian alamiah dan kesiapan batin untuk menerima kebenaran ilahiah.
Namun, seiring proses sosialisasi, kondisi fitrah ini dapat terdistorsi oleh pengaruh lingkungan, terutama
dari orang tua yang membentuk keyakinan, perilaku, dan identitas anak sesuai dengan nilai-nilai yang
mereka anut, baik yang konstruktif maupun destruktif (Arifin, 2015, p. 4).

Pandangan ini selaras dengan ajaran Nabi Muhammad SAW. yang menyatakan bahwa setiap
anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, dan perannya sebagai Yahudi, Nasrani, atau penganut keyakinan
lainnya merupakan hasil dari proses sosialisasi oleh orang tua (HR. Muslim). Implikasi dari pernyataan
ini sangat jelas: tanggung jawab membentuk kepribadian yang utuh dan bermoral tidak hanya terletak
pada sistem pendidikan formal, tetapi terutama pada keluarga dan figur-figur otoritatif yang menjadi
panutan. Oleh karena itu, arahan melalui ajaran agama yang benar dan mendalam menjadi kunci dalam
memulihkan dan meluruskan arah batin yang mungkin telah terdistorsi oleh pengaruh negatif.

Agama, khususnya Islam, dipahami bukan sebagai sistem ritual semata, melainkan sebagai fitrah
yang melekat pada kodrat manusia. Konsep fitrah dalam QS. Ar-Rum (30) menegaskan bahwa manusia
diciptakan dalam kondisi yang selaras dengan ajaran tauhid, sehingga agama menjadi pedoman ilahiah
yang alami bagi pembinaan hidup di dunia dan akhirat. Dalam konteks ini, agama berfungsi sebagai
sistem pembebasan: membebaskan akal dari khurafat dan takhayul, membebaskan perasaan dari emosi
destruktif, dan membebaskan kehendak dari belenggu hawa nafsu serta godaan setan. Individu yang
tumbuh dalam bimbingan agama yang benar akan menjadi pribadi yang mandiri secara spiritual, dalam
istilah modern disebut "wiraswasta spiritual”, yaitu manusia yang percaya pada dirinya sendiri karena
bersandar sepenuhnya kepada Allah, bertanggung jawab atas anugerah yang diberikan, dan
memanfaatkannya untuk kemaslahatan sesama dan lingkungan.

Allah SWT. juga mengajak manusia untuk merenungkan tanda-tanda kebesaran-Nya, baik di
alam semesta (dyat al-kawniyyah) maupun dalam diri manusia sendiri (@yat al-nafsiyyah), sebagaimana
ditegaskan dalam QS. Adz-Dzariyat (20-21). Refleksi terhadap realitas internal ini penting untuk
menyadari bahwa setiap anggota tubuh, indra, dan tindakan akan dimintai pertanggungjawaban di
hadapan Tuhan (QS. Al-Isra’: 36). Kesadaran akan pertanggungjawaban ini hanya mungkin muncul pada
individu yang memiliki iman yang kuat dan tauhid yang teguh, keyakinan yang tidak hanya bersifat
intelektual, tetapi telah mengakar di lubuk hati, memengaruhi perasaan, dan mewarnai seluruh aspek
kehidupan.

Iman yang mantap menjadi fondasi bagi penyucian jiwa (fazkiyatun nafs). la mampu
membersihkan hati dari sifat-sifat tercela seperti dengki, iri, sombong, dan dzalim, sekaligus menjadi
kekuatan penggerak untuk mewujudkan kebaikan, keadilan, dan kemajuan lahir-batin. Individu yang
beriman tidak hanya mengejar kesejahteraan pribadi, tetapi juga aktif dalam mewujudkan kebaikan
kolektif melalui sikap tolong-menolong dalam kebajikan dan ketakwaan (QS. Al-Maidah: 2), dermawan
dalam kondisi lapang maupun sempit, mampu menahan amarah, dan memaatkan kesalahan orang lain
(OS. Ali Imran: 134). Mereka inilah yang disebut muhsinin, pelaku kebaikan yang dicintai Allah, dan akan
mendapatkan balasan yang baik di dunia dan akhirat (Arifin, 2015, p. 6).

Dengan demikian, unsur kunci bagi kemajuan individu dan masyarakat bukan hanya terletak
pada aspek materiil atau teknokratis, tetapi pada kualitas batin yang dijiwai oleh iman yang tulus, hati
yang tenteram, dan amal yang shaleh. Pendidikan yang holistik harus menempatkan penguatan qalb
(hati) sebagai prioritas utama, karena dari sanalah muncul ketahanan moral, tanggung jawab sosial, dan
keberlanjutan spiritual. Oleh sebab itu, perlu dilakukan upaya serius untuk memupuk iman sejak dini,

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 2, Juni 2025. p. 144-156



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 149

menjaga hati dari penyakit seperti keraguan, kemunafikan, dan kesombongan, yang menjadi akar dari
kerusakan moral baik pada tingkat individu maupun sosial.

Pembinaan akhlak yang efektif, oleh karenanya, harus dimulai dari keluarga dan lingkungan
terdekat, dengan mengembalikan peran agama sebagai pedoman hidup yang integral. Hanya melalui
pendidikan spiritual yang mendalam dan berkelanjutan, manusia dapat kembali kepada fitrahnya,
menjadi pribadi yang bertanggung jawab, berintegritas, dan berkontribusi bagi keadilan, perdamaian,
dan kesejahteraan umat.

Urgensi Dzikir sebagai Psikoterapi

Dalam perspektif tasawuf yang diuraikan oleh KH. Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin, penyakit
hati (amrad al-galb), seperti iri, dengki, sombong, dan ambisi duniawi, dipahami sebagai manifestasi dari
keterasingan spiritual yang mendalam. Namun, di tengah potensi kerusakan moral yang ditimbulkan
oleh kondisi ini, penulis menekankan bahwa Allah SWT. telah menyediakan solusi yang efektif dan
mendasar: dzikir, atau kesadaran kontinu terhadap Allah. Dalam pandangan ini, dzikir bukan sekadar
aktivitas ritual, melainkan terapi spiritual yang bersifat kuratif dan preventif terhadap berbagai
gangguan batin (Arifin, 2015, p. 8).

Nabi Muhammad SAW. menyatakan bahwa "dzikrullah adalah obat bagi hati" (Shohibulwatfa,
2015, hlm. 8), sebuah pernyataan yang menempatkan dzikir sebagai intervensi utama dalam proses
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Analogi ini diperkuat dengan sabda lain yang menyebutkan bahwa
"setiap sesuatu memiliki alat pembersih, dan pembersih hati adalah dzikir kepada Allah” (Shohibulwafa, 2015,
hlm. 8). Dalam konteks ini, dzikir difungsikan sebagai proses pembersihan simbolis, yang bertujuan
menghilangkan noda-noda moral yang mengotori kesucian hati (Arifin, 2015, p. 9).

Akar dari semua penyakit hati, menurut analisis penulis, adalah ghoflatun ilallah, lupa kepada
Allah. Kondisi ini terjadi ketika fokus batin dan perhatian manusia teralihkan oleh hal-hal duniawi yang
bersifat fana, seperti harta, pangkat, pujian, dan kedudukan. Ketika hati dan ingatan dipenuhi oleh objek-
objek temporal, maka terjadilah distorsi spiritual, di mana manusia kehilangan orientasi transendental dan
terperangkap dalam pusaran keinginan ego-sentris. Hal ini menciptakan tabir (4z7ab) antara manusia dan
Sang Pencipta, yang pada gilirannya membuka celah bagi godaan setan dan bujukan hawa nafsu (Arifin,
2015, pp. 9-10).

Sebaliknya, praktik dzikir yang berkelanjutan (mudaawamatu dzikrillah) berfungsi sebagai
mekanisme pemutusan dari keterikatan duniawi. Dengan memenuhi hati dan ingatan oleh kesadaran
ilahiah, dzikir secara bertahap mengikis dominasi ingatan yang merusak, meredakan gejolak batin, dan
mengembalikan keseimbangan psikospiritual. Individu yang sebelumnya terombang-ambing oleh
perubahan dan ketidakpastian dunia, dapat menemukan ketenangan saat hatinya terpaut pada Dzat yang
kekal dan tidak berubah, Allah SWT.

Hal ini selaras dengan pandangan teologis yang menyatakan bahwa ketika seseorang berpaling
dari dzikrullah, maka Allah akan menetapkan setan sebagai teman yang selalu menyertainya (QS. Az-
Zukhruf: 36). Fenomena ini dapat dipahami sebagai representasi simbolis dari kehilangan arah moral dan
ketergantungan pada dorongan destruktif. Sebaliknya, bagi mereka yang senantiasa mengingat Allah,
Al-Qur’an menjamin ketenangan hati (tathminnat al-quliib), sebagaimana dinyatakan dalam QS. Ar-Ra’d:
28: "Ketahuilah, sesungguhnya dengan mengingat Allah, hati menjadi tenang.”

Dengan demikian, dzikir bukan hanya relevan sebagai bentuk ibadah, tetapi menjadi urgensi
eksistensial dalam pembinaan kepribadian muslim. Ia adalah alat untuk memulihkan fitrah,
mengembalikan kesadaran transendental, dan membangun ketahanan spiritual terhadap godaan moral.
Dalam konteks modern, di mana individu kerap mengalami alienasi, kecemasan, dan fragmentasi
identitas, urgensi dzikir justru semakin nyata: sebagai terapi yang menyembuhkan, menenteramkan, dan
menyatukan kembali jiwa yang tercerai-berai dengan sumber makna tertingginya.

Dzikir TQN sebagai Metodologi Pembinaan Akhlak




150 T ISSN: 2830 232X (Online)

Tingginya nilai spiritual dzikir dalam tradisi Islam tidak hanya terletak pada dimensi ritualnya,
tetapi juga pada fungsinya sebagai jalan transformatif menuju kedekatan dengan Allah SWT. Hal ini
tercermin dalam sebuah riwayat yang dikutip oleh KH. Ahmad Shohibulwafa, di mana Sayyidina Ali RA.
mengajukan pertanyaan mendalam kepada Rasulullah SAW.: "Tunjukkanlah kepadaku jalan yang paling
dekat, paling mudah, dan paling utama bagi hamba-Nya untuk mendekat kepada Allah." Jawaban Nabi yang
tegas, "Hendaklah engkau lakukan dzikrullah yang kekal (mudaawamatu dzikrillah)", menegaskan bahwa
dzikir bukan sekadar amalan sampingan, melainkan metode utama dalam perjalanan spiritual (swluk)
(Arifin, 2015, p. 11).

Pertanyaan Sayyidina Ali tidak berhenti pada level teoretis. Ia kemudian menanyakan bentuk
praktis dari dzikir yang kontinu: "Bagaimana aku bisa mengamalkan dzikir secara berkelanjutan?”
Pertanyaan ini menandai pergeseran dari konsep ke praksis, dari doktrin ke teknik. Rasulullah SAW.
kemudian memberikan demonstrasi langsung dengan meminta Ali RA. untuk memejamkan mata,
mendengarkan, dan mengulang kalimat La zldha illalldh sebanyak tiga kali. Interaksi ini menunjukkan
bahwa dzikir yang dawam memerlukan metode yang sistematis, melibatkan pendengaran, pengulangan,
dan internalisasi, bukan hanya pengucapan verbal semata (Arifin, 2015, p. 12).

Dari dialog spiritual ini, KH. Shohibulwafa menarik sebuah kesimpulan teologis dan pedagogis
yang penting: metode dzikir yang diperagakan Nabi kepada Sayyidina Ali merupakan cikal bakal dari
apa yang kini dikenal sebagai Thariqah Qadiriyyah Nagsyabandiyyah (TQN). Namun, beliau
menekankan bahwa esensi metode ini, menggabungkan dzzkir jahr (pengucapan lisan) dan dzikir khafi
(dzikir batin yang tertanam dalam hati dan ingatan), yaitu jalan spiritual yang berlandaskan ketulusan,
kesaksian hati, dan keteladanan Nabi.

Integrasi antara dzikir jahr dan khafi menjadi kunci dalam mencapai mudaawamatu dzikrillah.
Dzikir jahr membentuk kebiasaan lahiriah, sementara dzikir khatfi menanamkan kesadaran ilahiah yang
konstan dalam alam bawah sadar. Kombinasi keduanya menciptakan kesatuan antara tubuh dan jiwa,
sehingga setiap aktivitas, baik jasmaniah maupun rohaniah, dilakukan dalam kesadaran bahwa Allah
senantiasa mengawasi. Proses ini menjadi benteng dari godaan setan dan hawa nafsu, yang dalam
terminologi tasawuf disebut sebagai penyakit batin (amrad al-qalb) yang menjadi akar dari akhlak tercela
(Arifin, 2015, p. 12).

Tanpa pengendalian ini, individu rentan terjerumus ke dalam perilaku destruktif, seperti
penyalahgunaan narkoba di kalangan remaja atau tindakan penipuan dalam perdagangan. Dengan dzikir
yang dawam, kesadaran moral tetap terjaga, bahkan dalam aktivitas duniawi sekalipun. Dzikir menjadi
filter etis yang menyelaraskan antara niat dan amal, antara kehidupan dunia dan akhirat.

Dampak dari praktik dzikir yang kontinu tidak terbatas pada ketenangan batin semata,
melainkan meluas ke pembentukan kepribadian utuh (insan kamil). Sebagaimana ditegaskan dalam QS.
Ar-Ra’d (13): 28, "Ketahuilah, sesungguhnya dengan mengingat Allah, hati menjadi tenang.” Ayat ini menjadi
dasar teologis bahwa dzikir bukan hanya terapi spiritual, tetapi juga sumber ketahanan iman (iman yang
mantap), yang menjadi modal utama dalam menghadapi godaan, keraguan, dan tantangan kehidupan.

Iman yang kokoh ini menjadi energi penggerak dalam semua aspek kehidupan: pembangunan
duniawi (ekonomi, ilmu pengetahuan, sosial), maupun pembangunan ukhrawi (ibadah, akhlak, dan
ketagwaan). Ia menjadi landasan bagi terwujudnya dua dimensi hubungan sosial-religius: hablum
minallah (hubungan vertikal dengan Tuhan) dan hablum minannas (hubungan horizontal dengan sesama
dan alam). Dalam konteks ini, dzikir bukanlah aktivitas yang mengisolasi diri dari dunia, tetapi justru
memperkuat komitmen terhadap keduanya.

Orang yang senantiasa berdzikir, baik sebagai karyawan, hartawan, maupun ilmuwan,
dipandang sebagai pribadi yang tidak mudah tergoyahkan. Keteguhan imannya memungkinkan mereka
untuk tetap istiqamah dalam shalat dan zakat, serta konsisten dalam amal sosial, tanpa terpengaruh oleh
hiruk-pikuk dunia. Mereka adalah manusia yang hidup dalam kesadaran transendental, sebagaimana
digambarkan dalam hadis izsan: "Beribadahlah seakan-akan engkau melihat-Nya."

Dengan demikian, dzikir dalam bingkai Thariqah Qadiriyyah Naqgsyabandiyyah bukan sekadar

tradisi sufistik, melainkan metodologi spiritual yang sistematis untuk membentuk pribadi yang beriman,

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 2, Juni 2025. p. 144-156



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 151

berakhlak mulia, dan berkontribusi positif bagi masyarakat. Melalui kombinasi dzikir jahr dan khafi,
TON menawarkan model pembinaan manusia yang holistik, yang menjawab krisis identitas dan moral
di era modern.

Pribadi Sesuai Pancasila dan UUD-45

Pembentukan pribadi muslim yang utuh, baik secara spiritual, moral, maupun sosial, tidak dapat
dicapai hanya melalui pengetahuan agama atau ritual ibadah yang parsial, melainkan memerlukan proses
internalisasi nilai yang mendalam dan berkelanjutan. Dalam perspektif tasawuf yang diuraikan oleh KH.
Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin, satu-satunya jalan yang efektif untuk mencapai transformasi
kepribadian semacam ini adalah melaluil mudaawamatu dzikrillah, yaitu praktik dzikir yang kontinu dan
menyeluruh. Dzikir dalam konteks ini bukan sekadar pengucapan kalimat thayyibah, tetapi merupakan
kesadaran transendental yang terus-menerus terhadap kehadiran Allah SWT., yang menyatu dalam
setiap aspek kehidupan, baik lahiriah maupun batiniah (Arifin, 2015, p. 15).

Inti dari konsep ini terletak pada pembentukan kesadaran muraqabah, keyakinan bahwa setiap
tindakan manusia senantiasa berada dalam pengawasan Ilahi. Hal ini selaras dengan hadis Nabi
Muhammad SAW. yang menyatakan: "Beribadahlah seakan-akan engkau melthat-Nya, dan jika engkau tidak
melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihatmu" (HR. Bukhari). Kesadaran seperti ini melahirkan dimensi
ketakwaan yang mendalam, di mana individu tidak hanya menghindari perbuatan dosa karena takut akan
hukuman, tetapi karena adanya rasa malu dan tanggung jawab langsung kepada Sang Pencipta. Dalam
kondisi ini, ibadah tidak lagi terbatas pada ruang dan waktu tertentu, melainkan menjadi totalitas
kehidupan.

Pribadi yang memiliki kesadaran seperti ini akan menunjukkan manifestasi kebaikan dalam
seluruh dimensi amal perbuatannya. Mereka menjadi individu yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi
juga adil, amanah, dan berempati dalam kehidupan sosial. Mereka adalah pribadi yang beriman secara
kokoh (mukmin), memiliki keyakinan aqidah yang teguh, berakhlak mulia (akhlaqul karimah), dan
senantiasa menjalankan muamalah, interaksi sosial, dengan penuh tanggung jawab, keikhlasan, dan
manfaat bagi sesama. Aktivitas mereka, baik dalam kapasitas sebagai karyawan, ilmuwan, pedagang,
maupun pemimpin, dilandasi oleh niat lillahita’ala, sehingga setiap karya menjadi bentuk ibadah.

Pribadi semacam ini merupakan wujud dari manusia yang menyembah Allah secara utuh
(ubudiyah syamilah), di mana antara perbuatan lahir (dhohir) dan kondisi batin (bathin) berada dalam
keselarasan yang harmonis. Mereka tidak tergoyahkan oleh godaan dunia, tidak terpengaruh oleh
tekanan sosial, dan tetap istiqgamah dalam kebenaran karena iman yang telah mengakar kuat di dalam
hati. Dalam konteks sosial, keberadaan pribadi-pribadi seperti ini menjadi fondasi bagi terwujudnya
ketenteraman, kesejahteraan, dan keamanan masyarakat, bangsa, dan negara.

KH. Shohibulwafa menegaskan bahwa pribadi yang dibentuk melalui mudaawamatu dzikrillah
inilah yang dinamai sebagai pelaku akhlaqul karimah, akhlak mulia yang bukan hasil dari paksaan
normatif, tetapi lahir dari cinta kepada Allah (mahabbah) yang mendalam. Cinta ini menjadi energi
spiritual yang mendorong seseorang untuk senantiasa mengabdi kepada Allah, menjauhi larangan-Nya,
dan melaksanakan perintah-Nya, baik dalam keadaan terlihat maupun tersembunyi.

Oleh karena itu, buah dari mendawamkan dzikir bukan hanya ketenangan batin semata, tetapi
transformasi menyeluruh dari manusia biasa menjadi pribadi mukmin yang berintegritas, beretika tinggi,
dan berkontribusi positif bagi kehidupan. Penulis menutup dengan harapan bahwa pribadi-pribadi
semacam ini dapat menyebar luas, khususnya di Indonesia, dalam bingkai nilai-nilai Pancasila dan UUD
1945, guna mewujudkan masyarakat yang adil, makmur, dan sejahtera, baik di dunia maupun di akhirat,
dan yang pada akhirnya diridhai oleh Allah SW'T. (Arifin, 2015, pp. 23—24).

Pembahasan
Dzikir sebagai Praktek Utama Pembinaan Akhlak

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Syaikh Ahmad Shohibulwata Tajul Arifin secara tegas
menempatkan dzikir, khususnya mudaawamatu dzikrillah (dzikir yang berkelanjutan), sebagai poros




152 O3 ISSN: 2830 232X (Online)

utama dalam pembinaan akhlak. Pilihan ini bukan semata-mata berdasarkan tradisi sufistik, melainkan
merupakan sebuah keputusan metodologis yang mendalam dan sistematis. Beliau memilih dzikir sebagai
metode utama karena menyadari keterbatasan pendekatan kognitif dan hukum semata dalam membentuk
kepribadian muslim yang utuh (Ridwanulloh, 2023; SUKIRNO, 2024).

Pendidikan akhlak yang hanya mengandalkan pemahaman normatif, hafalan hukum, atau teori
moral sering kali gagal mencapai sasaran karena hanya menyentuh dimensi lahzriah dan kognitif (Ilallah
et al,, 2022; ISTIQRA, 20245 Rubaidi, 2020). Pendekatan seperti ini dapat menghasilkan individu yang
tahu mana yang benar dan salah, tetapi belum tentu mampu menginternalisasi nilai-nilai tersebut hingga
menjadi bagian dari karakter batin . Dalam konteks inilah Syaikh Ahmad Shohibulwafa menawarkan
alternatif yang lebih mendasar: transformasi spiritual melalui dzikir.

Dzikir, dalam pandangan beliau, bukan sekadar aktivitas verbal atau ritual harian, melainkan
proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) yang bersifat transformatif. Ia tidak hanya berfungsi secara
preventif (mencegah timbulnya akhlak tercela), tetapi juga kreatif dan konstruktif, yaitu membentuk pribadi
yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia secara menyeluruh (insan kamil). Dengan dzikir yang
dawam, hati dibersihkan dari penyakit seperti dengki, riya’, takabur, dan hasad, sekaligus diisi dengan
cahaya iman, rasa takut kepada Allah (khashyah), dan cinta ilahiah (mahabbalh). Proses inilah yang
kemudian melahirkan perubahan perilaku yang autentik, bukan karena tekanan sosial atau hukum, tetapi
karena dorongan batin yang tulus (Ilallah, 2025; Nadia & Sofa, 2025; Wibowo et al., 2024).

Pendekatan ini sangat selaras dengan konsep tazkiyatun nafs dalam tradisi tasawuf klasik,
terutama sebagaimana diuraikan oleh Imam Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin. Al-Ghazali menegaskan
bahwa ilmu tanpa amal adalah sia-sia, dan amal tanpa penyucian hati adalah rusak. Beliau menyamakan
hati dengan cermin yang harus selalu dibersihkan dari karat, yang dalam istilahnya adalah dosa, hawa
nafsu, dan kelalaian. Dzikir, dalam analogi ini, adalah kain pembersih yang terus-menerus digunakan
untuk mengkilapkan cermin hati agar mampu memantulkan cahaya Ilahi (Harits, 2022).

Syaikh Ahmad Shohibulwafa mengadopsi logika yang sama, namun dengan penyajian yang lebih
aplikatif dan kontekstual. Beliau tidak hanya menyampaikan teori, tetapi juga menawarkan metode
konkret: kombinasi dzikir jahr (lisan) dan dzzkir khafi (batin) sebagai cara untuk mencapai kesadaran
ilahiah yang konstan (muragabah). Kesadaran inilah yang menjadi fondasi bagi akhlak mulia, karena
seseorang yang merasa senantiasa diawasi oleh Allah akan sulit untuk berbuat jahat, bahkan dalam
kesendirian (Afifah & Rahim, 2024).

Dengan demikian, pemilihan dzikir sebagai poros pembinaan akhlak oleh Syaikh Ahmad
Shohibulwafa merupakan respons terhadap krisis spiritual yang mendasari kerusakan moral. Beliau
memahami bahwa akar dari semua akhlak tercela bukanlah ketidaktahuan, melainkan ghoflatun ilallah,
lupa kepada Allah. Maka, solusinya bukan hanya mengajar, tetapi mengingatkan, mengembalikan
manusia pada fitrahnya sebagai hamba yang senantiasa mengingat Tuhannya. Dalam konteks inilah
dzikir bukan lagi sekadar ibadah, melainkan menjadi metodologi pembinaan manusia secara utuh.

Konstribusi terhadap Pembinaan Akhlak Berbasis Sufistik

Temuan penelitian terhadap karya Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin menunjukkan
bahwa model pembinaan akhlak berbasis mudaawamatu dzikrillah tidak hanya relevan dalam konteks
spiritual tasawuf, tetapi juga menawarkan kontribusi signifikan terhadap wacana pendidikan karakter
kontemporer. Dalam memahami kontribusi ini, penting untuk membandingkannya dengan model
pendidikan karakter Barat yang telah mapan, seperti yang dikembangkan oleh Thomas Lickona, yang
menjadi rujukan utama dalam pendidikan moral di banyak negara (Idris, 2018).

Lickona merumuskan pendidikan karakter dalam tiga dimensi utama: moral knowing
(pengetahuan tentang nilai), moral féeeling (perasaan terhadap nilai, seperti rasa malu, empati, dan rasa
hormat), dan moral action (tindakan berdasarkan nilai). Model ini telah banyak diadopsi karena sifatnya
yang sistematis dan aplikatif (Damariswara et al., 2021; Loloagin et al., 2023). Namun, seperti diakui
oleh para kritikus, Nucci dan Berkowitz misalnya, model ini sering kali mengabaikan dimensi

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 2, Juni 2025. p. 144-156



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 153

transendental dan spiritual, yang merupakan sumber motivasi mendalam bagi banyak masyarakat,
terutama di negara-negara berbasis agama seperti Indonesia (Pauzi, 2020).

Di sinilah letak kontribusi unik dan revolusioner dari pemikiran Syaikh Ahmad Shohibulwata.
Beliau tidak hanya mengakui ketiga dimensi Lickona (Darwanti et al., 2025), tetapl melampauinya
dengan menambahkan dua dimensi esensial yang menjadi poros dari seluruh sistem pembinaannya:

1. Spiritual Knowing (Pengetahuan Ilahiah):

Ini bukan sekadar pengetahuan kognitif tentang hukum atau norma, tetapi pemahaman batin
yang mendalam tentang hakikat manusia sebagai hamba (‘abd) yang diciptakan untuk mengabdi kepada
Allah. Dalam Akhlaqul Karimah, pengetahuan ini dibangun dari konsep fitrak, manusia dilahirkan dalam
keadaan suci dan cenderung kepada kebenaran ilahiah. Pendidikan karakter, menurut Shohibulwata,
adalah proses mengembalikan manusia pada fitrah ini, bukan menciptakan nilai dari nol. Ini adalah fondasi
epistemologis yang kuat dan berbeda dari model sekuler yang sering mengasumsikan nilai sebagai
konstruksi sosial semata (Suastra et al., 2024).

2. Transcendental Awareness (Kesadaran Transendental / Muraqabah):

Dimensi ini adalah jantung dari seluruh sistem. Muragabah, keyakinan bahwa setiap tindakan
manusia senantiasa berada dalam pengawasan Allah, menjadi pendorong utama moral action. Berbeda
dengan model Barat yang sering mengandalkan hukum, sanksi sosial, atau rasa malu kepada manusia
(Azizah et al., 2024), model Shohibulwata menanamkan rasa malu dan tanggung jawab langsung kepada
Sang Pencipta. Sebagaimana ditegaskan dalam hadis iZsan, seseorang beribadah seakan-akan melihat
Allah. Kesadaran seperti ini menciptakan self-regulation yang jauh lebih kuat dan tahan lama, karena
bekerja bahkan dalam kesendirian dan ketiadaan pengawasan eksternal (Cholili et al., 2024).

Dengan menempatkan dzzkir sebagai metode utama, Syaikh Ahmad Shohibulwafa menyediakan
mekanisme praktis untuk membangun kedua dimensi ini. Dzikir bukan hanya menguatkan spiritual
knowing, tetapi juga secara aktif membentuk transcendental awareness. Melalui dzikir jahr dan dzikir khafi,
kesadaran akan kehadiran Allah ditanamkan secara terus-menerus, sehingga menjadi bagian dari alam
bawah sadar.

Kontribusi ini sangat penting karena menunjukkan bahwa pendidikan karakter yang efektif bagi
masyarakat muslim tidak dapat dipisahkan dari akar spiritualnya. Model Shohibulwata berhasil
mengintegrasikan ajaran tasawuf klasik ke dalam kerangka pedagogi yang aplikatif, menjawab
kebutuhan akan pendidikan yang tidak hanya membentuk perilaku baik, tetapi juga membangun
ketahanan moral yang mendalam dan berkelanjutan.

Lebih dari itu, pemikiran ini merupakan kontribusi orisinal dari intelektual Islam lokal terhadap
wacana pendidikan global. Di tengah dominasi model Barat, Syaikh Ahmad Shohibulwafa menawarkan
alternatif yang tidak hanya relevan secara kultural, tetapi juga memiliki landasan filosofis dan teologis
yang kuat. [a menunjukkan bahwa spiritualitas bukanlah penghalang bagi modernitas, melainkan justru
menjadi pondasi utama bagi pembentukan manusia yang utuh, manusia yang tidak hanya pintar dan
beretika, tetapi juga saleh, bertanggung jawab, dan berkontribusi bagi kebaikan bersama. Dalam konteks
inilah, Akhlaqul Karimah bukan sekadar buku tasawuf, melainkan sebuah manifesto pendidikan karakter
berbasis nilai yang holistik dan transformatif.

Implikasi Sosial dan Keberbangsaan: Menyatukan Religiusitas dan Nasionalisme melalui Akhlak
Berbasis Tasawuf

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin tidak
menghentikan visinya pada transformasi spiritual individu semata, melainkan meluaskannya ke ranah
sosial dan kebangsaan (Kanafi, 2015; Sayyi, 2017; Suryana et al., 2024). Dalam naskah Akklaqul Karimah,
beliau secara eksplisit menyampaikan harapan agar pribadi-pribadi yang senantiasa berdzikir dan
berakhlak mulia dapat menyebar luas di seluruh Nusantara, khususnya dalam bingkai nilai-nilai
Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945. Harapan ini bukan sekadar doa, tetapi merupakan visi




154 O3 ISSN: 2830 232X (Online)

kebangsaan yang integratif, di mana pembinaan akhlak berbasis tasawuf ditempatkan sebagai fondasi
bagi terwujudnya masyarakat yang adil, makmur, dan sejahtera, baik di dunia maupun di akhirat.

Pertanyaan penting yang muncul adalah: apakah pembinaan akhlak berbasis tasawuf benar-
benar dapat menjadi fondasi bagi warga negara yang religius sekaligus nasionalis? Jawabannya, menurut
pemikiran Shohibulwatfa, adalah ya, asalkan tasawuf dipahami secara benar, tidak sebagai ajaran yang
mengisolasi diri dari dunia, tetapi sebagai ilmu pembentukan karakter yang memperkuat komitmen
terhadap dua dimensi kehidupan: hablum minallah (hubungan vertikal dengan Tuhan) dan hablum
minannas (hubungan horizontal dengan sesama).

Pribadi yang dibentuk melalui mudaawamatu dzikrillah, dzikir yang dawam, baik jahr maupun
khafi, bukanlah individu yang pasif atau asketis, melainkan manusia aktif yang beriman, bertakwa, dan
produktif. Mereka adalah pribadi yang:

- Istigamah dalam ibadah, karena merasa diawasi oleh Allah (muraqabah),

- Jujur dalam perdagangan, karena takut akan pertanggungjawaban di akhirat,

- Berempati terhadap sesama, karena cinta kepada Allah mendorong cinta kepada makhluk-

Nya,

- Dan berkontribusi bagi kemajuan bangsa, karena memandang pembangunan dunia sebagai

bagian dari ibadah.

Dalam konteks ini, religiusitas tidak bertentangan dengan nasionalisme, melainkan menjadi
sumber motivasi utama untuk mencintai tanah air, menjaga persatuan, dan membangun bangsa.
Sebagaimana disebutkan dalam naskah, pribadi seperti inilah yang akan membawa “ketenteraman,
kesejahteraan, dan keamanan masyarakat, bangsa, agama, dan negara”. Mereka adalah warga negara
yang tidak hanya taat pada hukum negara, tetapi juga memiliki moral compass yang kuat dari keyakinan
spiritualnya (Pratama, 2025).

Namun, pertanyaan kritis yang perlu dijawab adalah: apakah ada risiko dikotomi antara "umat"
dan "warga negara"? Dalam sejarah pemikiran Islam di Indonesia, memang pernah muncul dikotomi
semacam ini, di mana kelompok tertentu memposisikan diri lebih sebagai anggota umat daripada warga
negara, schingga mengabaikan tanggung jawab sosial dan kebangsaan. Dalam konteks inilah, kontribusi
Syaikh Ahmad Shohibulwafa menjadi sangat penting, karena beliau secara aktif menghindari dikotomi
tersebut.

Beliau menghindari dikotomi ini melalui beberapa cara:

1. Integrasi nilai kebangsaan dalam wacana spiritual. Dengan menyebutkan Pancasila dan UUD
1945 secara eksplisit, beliau menegaskan bahwa pembinaan akhlak tidak bertujuan untuk
menciptakan komunitas terpisah, tetapi untuk memperkuat jati diri bangsa Indonesia yang
beriman.

2. Penekanan pada keseimbangan (tawazun). Shohibulwafa menegaskan bahwa tujuan
pembangunan bangsa adalah mencapai kesejahteraan yang seimbang antara kemakmuran
dzohiriyyah dan kebahagiaan batiniyyah. Ini menunjukkan bahwa spiritualitas tidak boleh
mengabaikan aspek duniawi, termasuk pembangunan ekonomi, teknologi, dan sosial.

3. Konsep ibadah yang inklusif. Dalam pandangannya, berdzikir bukan hanya terjadi di masjid atau
zikir bersama, tetapi juga ketika seseorang bekerja, belajar, atau berjuang untuk keadilan.
Dengan demikian, setiap aktivitas warga negara bisa menjadi ibadah, selama dilandasi niat yang
ikhlas dan kesadaran kepada Allah.

Dengan demikian, model pembinaan akhlak Shohibulwafa berhasil menyatukan identitas religius
dan nasional. Ia menunjukkan bahwa seorang muslim yang berakhlak mulia bukan hanya menjadi hamba
yang saleh, tetapl juga menjadi warga negara yang bertanggung jawab, berintegritas, dan patriotik.
Dalam konteks Indonesia yang majemuk, model seperti ini sangat dibutuhkan: bukan sebagai upaya
mengislamisasi negara, tetapi sebagai upaya memperkuat moralitas publik melalui spiritualitas yang
mendalam dan inklusif. Oleh karena itu, pembinaan akhlak berbasis tasawuf ala Syaikh Ahmad
Shohibulwafa bukan hanya relevan, tetapi bahkan menjadi solusi strategis bagi krisis identitas dan

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 2, Juni 2025. p. 144-156



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 155

moralitas di era modern. Ia menawarkan jalan tengah: menjadi muslim yang saleh sekaligus warga
negara Indonesia yang setia pada Pancasila.

Keterbatasan dan Arah Penelitian Selanjutnya

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diakui untuk memberikan gambaran
yang objektif terhadap temuan dan implikasinya. Keterbatasan utama dari studi ini adalah sifatnya yang
bersifat deskriptif-analitis berbasis teks, di mana data primer diperoleh dari analisis mendalam terhadap
naskah Akhlagul Karimah Akhlaqul Mahmudah Berdasarkan Mudaawamatu Dzikrillah karya Syaikh Ahmad
Shohibulwafa Tajul Arifin. Pendekatan ini memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap konsep,
filosofi, dan struktur pedagogi dalam pembinaan akhlak berbasis tasawuf. Namun, penelitian ini belum
menguji secara empiris efektivitas atau dampak dari penerapan mudaawamatu dzikrillah dalam konteks
kehidupan nyata.

Oleh karena itu, temuan dalam penelitian ini bersifat konseptual dan interpretatif, bukan hasil
dari pengamatan lapangan atau eksperimen terhadap perilaku aktual individu yang menerapkan metode
ini. Meskipun argumen yang diajukan didukung oleh logika teologis, spiritual, dan pedagogis yang kuat,
validitas praktis dari model tersebut masih memerlukan verifikasi melalui penelitian yang lebih empiris.

Untuk mengatasi keterbatasan ini, penelitian lanjutan sangat dianjurkan dengan fokus pada
aspek aplikatif’ dan dampak sosial dari mudaawamatu dzikrillah. Beberapa arah penelitian yang dapat
dikembangkan antara lain:

1. Penelitian Kualitatif: Studi etnografi atau fenomenologis dapat dilakukan untuk memahami
secara mendalam pengalaman santri, siswa, atau pegawai yang secara rutin menjalankan praktik
dzikir jahr dan khafi dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini dapat mengungkap bagaimana
kesadaran spiritual (muragabah), ketenangan batin, dan pembentukan karakter terjadi dalam
konteks nyata.

2. Penelitian Kuantitatif: Studi eksperimen atau korelasional dapat dirancang untuk mengukur
dampak dari praktik mudaawamatu dzikrillah terhadap perilaku moral. Misalnya, peneliti dapat
membandingkan tingkat kejujuran, empati, disiplin, atau penurunan perilaku menyimpang
(seperti kecurangan, bullying, atau penyalahgunaan narkoba) antara kelompok yang
menerapkan program dzikir rutin dengan kelompok kontrol dalam lingkungan pesantren,
sekolah, atau instansi pemerintah/swasta.

3. Studi Komparatif: Penelitian dapat dilakukan untuk membandingkan efektivitas model
pembinaan akhlak berbasis dzikir TON dengan model pembinaan karakter lainnya, baik yang
berbasis agama maupun sekuler, dalam mencapai tujuan pendidikan moral.

4. Pengembangan Modul Pembinaan: Berdasarkan temuan konseptual ini, dapat dikembangkan
modul pembinaan akhlak berbasis mudaawamatu dzikrillah yang aplikatif untuk diterapkan dalam
berbagai konteks pendidikan formal maupun non-formal, yang kemudian dievaluasi
efektivitasnya melalui uji coba terbatas.

Dengan demikian, langkah selanjutnya yang strategis adalah mengalihkan fokus dari analisis
teks ke penelitian lapangan, guna menguji dan memvalidasi kontribusi nyata dari pemikiran Syaikh
Ahmad Shohibulwafa dalam menjawab krisis moral di era kontemporer. Melalui pendekatan
interdisipliner yang menggabungkan ilmu tasawuf, pendidikan, psikologi, dan sosiologi, model
mudaawamatu dzikrillah dapat dikembangkan menjadi solusi konkret yang tidak hanya bernilai spiritual,
tetapi juga memiliki dampak sosial yang terukur dan luas.




156 O ISSN: 2830 232X (Online)

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin menawarkan
konstruksi pembinaan akhlak yang holistik dan transformatit melalui konsep mudaawamatu dzikrillah,
dzikir kepada Allah yang dilakukan secara terus-menerus. Beliau tidak memandang dzikir sebagai ibadah
ritual semata, melainkan sebagai metode spiritual sistematis untuk fazkzyatun nafs (penyucian jiwa), yang
menjadi fondasi utama terbentuknya akhlak mulia (akhlaqul karimah). Dengan mengintegrasikan dzzkir
Jahr (lisan) dan dzikir khafi (batin), model ini berhasil mengubah ajaran tasawuf klasik menjadi pedoman
praktis yang relevan untuk pembentukan pribadi muslim yang utuh, beriman kuat, dan berperilaku
mulia.

Model pembinaan akhlak ini sangat relevan dengan tantangan moral kontemporer, di mana
masyarakat modern kerap mengalami krisis spiritual, individualisme, dan degradasi nilai. Dengan
menempatkan ghoflatun ilallah (lupa kepada Allah) sebagai akar dari kerusakan akhlak, Shohibulwafa
menawarkan solusi yang tidak hanya bersifat preventif, tetapi juga kuratif dan preventif. Pribadi yang
senantiasa berdzikir akan memiliki kesadaran ilahiah (muraqabah) yang tinggi, sehingga setiap
tindakannya, baik dalam kesendirian maupun di tengah masyarakat, dilakukan dalam pengawasan batin
atas kehadiran Allah. Kesadaran inilah yang menjadi benteng paling kuat terhadap godaan hawa nafsu,
setan, dan perilaku menyimpang seperti korupsi, penyalahgunaan narkoba, atau kekerasan.

Lebih dari itu, pemikiran Shohibulwafa memiliki implikasi sosial dan kebangsaan yang
mendalam. Beliau secara eksplisit mengaitkan tujuan pembinaan akhlak dengan visi pembangunan
nasional berdasarkan Pancasila dan UUD 1945, yang menekankan keseimbangan antara kemajuan
lahiriah dan kesejahteraan batiniah. Pribadi yang dibentuk melalui mudaawamatu dzikrillah bukan hanya
hamba yang saleh, tetapi juga warga negara yang bertanggung jawab, jujur, dan kontributif bagi
kemajuan bangsa. Dengan demikian, karya Akhlaqul Karimah bukan sekadar panduan spiritual,
melainkan sebuah manifesto pendidikan karakter yang berhasil menyatukan dimensi religius, moral, dan
kebangsaan, menawarkan solusi mendalam bagi terwujudnya masyarakat yang adil, makmur, dan
diridhai oleh Allah SWT.

Referensi

Afifah, M. S., & Rahim, N. R. B. A. (2024). DZIKIR NAFAS AL - GHAZALI DAN RELEVANSI
KEHIDUPAN MASA Sekarang. JOUSIP: Journal of Sufism and Psychotherapy, 4(2), Article 2.
https://doi.org/10.28918/jousip.v4i2.9799

Arifin, A. S. T. (2015). Akhlaqul Karimah Akhlaqul Mahmudah Berdasarkan Mudawamatu Dzikrillah.
YSB Ponpes Suryalaya.

Azizah, A. N,, Shupaeroh, H. Y., Trisyahrani, M. R,, Lestari, P. G, Hotijah, S., Al-Adawiyah, R., Nawawi,
M. A, & Yatri, I. (2024). PERAN BUDAYA RASA MALU DAN RASA BERSLAH DALAM
PENDIDIKAN KARAKTER DI SEKOLAH DASAR. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,
9(3), Article 3. https://doi.org/10.23969/)p.v9i3.17082

Cholili, A. H., Mubarok, A., Anggoro, M. Y., Putri, S. A., & Munir, M. M. (2024). The Effect of Dzikir
Intensity on Self-Control in Psychology Students. Madinah: Jurnal Studi Islam, 11(2), Article 2.
https://doi.org/10.58518/madinah.v11i2.2797

Damariswara, R., Wiguna, I. A., Khunaifi, A. A., Zaman, W. I., & Nurwenda, D. D. (2021). Penyuluhan
Pendidikan Karakter Adaptasi Thomas Lickona. Dedikasi Nusantara: Jurnal Pengabdian
Masyarakat Pendidikan Dasar, 1(1), Article 1. https://doi.org/10.29407/dedikasi.v1i1.16057

Darwanti, A., -, P. D. E. F,, & -, D. A. F. (2025). Analisis Pendidikan Karakter Moral Knowing Dalam
Program Pramuka Di SDN 02 Ngadiluwih [S2, Universitas Muhammadiyah Surakarta].
https://doi.org/10/LAMPIRAN.pdf

Garwita, G. (2022). Satu Abad Abah Sepuh dan Abah Anom: Berkhidmat untuk Agama & Negara (1st
ed.). Mudawwamah Warrohman Pondok Pesantren Suryalaya.

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 2, Juni 2025. p. 144-156



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan limu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online) O 157

Harits, A. (2022). Metode Pendidikan Akhlak Imam Al-Ghazali (Studi Analisis Kitab Thya Ulum ad-Din)
[masterThesis, Jakarta: FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta].
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/59198

Hidayat, R., & Rohmawati, B. (2025). Peran Tasawuf Dalam Penanaman Pendidikan Karakter. EL-
Hadhary: Jurnal Penelitian Pendidikan ~ Multidisiplin, 3(01), Article  0O1.
https://doi.org/10.61693/elhadhary.vol301.2025.1-14

Idris, M. (2018). Pendidikan Karakter: Perspektif Islam dan Thomas Lickona. Ta’dibi: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 7(1), Article 1.

[lallah, M. (2025). Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abah Anom Suryalay dan Syekh Ibnu Utsaimin
(Studi Romparatif). Query date: 2025-05-20 23:17:01.

[lallah, M., Ali, M., & Fakih, A. (2022). KONSEP AKHLAK TASAWUF DALAM PROSES
PENDIDIKAN ISLAM. CENDEKIA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 2(4), Article 4.
https://doi.org/10.51878/cendekia.v2i4.1711

ISTIQRA. (2024). ISTIQRA’" Pendekatan Spiritualitas Dalam Pendidikan Agama Islam: Perspektif
Tasawuf Untuk Pembentukan Sufi Modern. Istigra® : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam,
13(1), Article 1. https://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istiqra/article/view/ 3437

KRanafi, I. (2015). Nasionalisme Kaum Tarekat (survey Antropologi Sufi) Terhadap Konsep dan Akal
Kebangsaan Abah Anom. repository.uingusdur.ac.id.
http://repository.uingusdur.ac.id/428/1/LAPORAN%20PENELITIAN%202015%20-
%20NASIONALISME%20KAUM%20TARERKAT %20IMAM %20KANAF1%20%28SURVEY %
20ANTROPOLOGI%20SUFI%20TERHADAP%20KONSEP %20DAN%20AKSI%20KEBANG
SAAAN%20ABAH%20ANOM %29.pdf

Kodir, M. (2023). Jejak Abah Anom Di Asia Tenggara: Dari Suryalaya Untuk Dunia.
repository.iailm.ac.id. http://repository.iailm.ac.id/id/eprint/630/

Lestari, W., Windri, H., & Sari, H. P. (2025). Konsep Pendidikan Akhlak dalam Pemikiran Al-Ghazali:
Relevansinya dengan Pendidikan Modern. Robbayana: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1),
Article 1.

Loloagin, G., Rantung, D. A., & Naibaho, L. (2023). Implementasi Pendidikan Karakter Menurut
Perspektif Thomas Lickona Ditinjau dari Peran Pendidik PAK. Journal on Education, 05(03),
Article 03.

Mulyati, S. (2010). Peran Edukasi Tarekat Qadiriyyah Naqsyabandiyyah dengan Referensi Utama
Suryalaya (1st ed.). Kencana.

Nadia, R. Y., & Sofa, A. R. (2025). Keutamaan Ilmu dan Klasifikasi Pendidikan Menurut Al-Ghazali dan
Ibnu Qayyim: Perspektif Al-Qur’an dan Hadits. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(1), 291-300.
https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i1.907

Nurani, F., Bahar, R., & Munir, A. A. A. (2025). Aktualisasi Nilai-Nilai Tasawuf Sebagai Solusi
Problematika Sosial di Era Digital. Al-Ittizaan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam, 8(1), Article
1. https://doi.org/10.24014/ittizaan.v8i1.36887

Pauzi. (2020). Manajemen Pendidikan Karakter Santri. TIRAI: Jurnal Program Studi Manajemen
Pendidikan Islam, 1(1), Article 1. https://jurnal.stit-lingga.ac.id/index.php/tirai/article/view/4

Pratama, M. D. F. R. (2025). Harmoni Tasawuf dan Teknologi: Menemukan Kedamaian di Era Digital.
Jurnal Agama Dan Sains Teknologi, 1(1), Article 1. https://doi.org/10.1234/jast.v1i1.33

Qamara, M. A. (2025). Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam. IFatih: Journal of
Contemporary Research, 2(1), Article 1. https://doi.org/10.61253/rgbthfo1

Ridwanulloh, M. W. (2023). FENOMENA MATINYA KEPAKARAN: Tantangan Dakwah di Era
Digital. Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 5(1), Article 1.

Rubaidi, R. (2020). Pengarusutamaan Nilai-nilai Sufisme dalam Pendidikan Islam Indonesia
Kontemporer. Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 8(1), 21-38.
https://doi.org/10.15642/jpai.2020.8.1.21-38




158 O3 ISSN: 2830 232X (Online)

Salahuddin, A. (2013). Pangersa Abah Anom: Wali Fenomenal Abad 21 dan Ajarannya. Query date:
2025-05-20 23:17:01.

Sayyi, Ach. (2017). Wasiat Pendidikan Sufistik dalam Naskah Tanbih Mursyid Tarekat Qadiriyyah
Nagsyabandiyyah Suryalaya: Telaah Pemikiran Guru Mursyid TQN Suryalaya. FIKROTUNA,
5(1). https://doi.org/10.82806/jf.v511.2947

Suastra, W., Atmaja, A. W. T, & Tika, I. N. (2024). Dialog Antara Filsafat Pendidikan Barat Dan Nilai
Budaya Timur Dalam Pembentukan Karakter Siswa. AL-MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan
Humaniora (E-ISSN 2745-4584), 5(01), Article 01. https://doi.org/10.87680/almikraj.v5i01.6333

SUKIRNO, N.: 3200168. (2024). URGENSI PENANAMAN ADAB DALAM BELAJAR ANTARA
ULAMA KLASIK DAN KONTEMPORER (Studi Kitab Ta'lim al-Muta’allim dan Kitab Hilyah
Thalib al-'Tlm) [Other, INSTITUT AGAMA ISLAM PEMALANG (INSIP) JAWA TENGAH.
https://repository.stitpemalang.ac.id/id/eprint/ 113/

Suryana, N., Robandi, B., Sopandi, W., Budimansyah, D., & Ruyadi, Y. (2024). ANALISIS NILAI
PEDAGOGIK DALAM TANBIH TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH PONDOK
PESANTREN SURYALAYA. Paedagoria: Jurnal Kajian, Penelitian Dan Pengembangan
Kependidikan, 15(8), 847—354. https://doi.org/10.31764/paedagoria.v15i3.23121

Wibowo, A. S, Qodri, A. F., Suryani, I. A, Nabila, Setyaningsih, Q., & Rohimah, S. (2024).
PENDIDIKAN JIWA MENURUT PERSPEKTIF IBNU QAYYIM. JIPDAS (Jurnal Ilmiah
Pendidikan Dasar), 3(1), Article 1.

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 2, Juni 2025. p. 144-156



	Metode Penelitian
	Hasil dan Pembahasan
	Kesimpulan
	Referensi

