
Tut Wuri Handayani, Vol.4 (3) (2025) 
  

 

 

 

 

 

Journal homepage: https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip  144 

 

Published by: Lembaga Riset Ilmiah – Yayasan Mentari Meraki Asa 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Journal homepage: https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip 

Pembinaan Akhlak Berbasis Tasawuf: Analisis Teks 

“Akhlaqul Karimah” Karya Syaikh Ahmad Shohibulwafa 

Tajul Arifin 
Iis Amanah Amida 

Prodi Ilmu Tasawuf Fakultas Dakwah, Institut Agama Islam Latifah Mubarokiyah, Jawa Barat, 
Indonesia 

A R T I C L E  I N F O A B S T R A C T 

Article history: 
Received: 11 November 2025 
Revised 06 Desember 2025 
Accepted, 12 Desember 2025 
 

Penelitian ini membahas relevansi tasawuf sebagai dasar pembinaan akhlak dalam 
konteks modern melalui analisis terhadap karya Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin 
berjudul Akhlaqul Karimah Akhlaqul Mahmudah Berdasarkan Mudaawamatu Dzikrillah. Di 
tengah krisis moral yang kerap dihadapi dengan pendekatan normatif dan kognitif, karya 
ini menawarkan gagasan pembinaan karakter yang menempatkan dzikir sebagai inti 
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Tujuan penelitian ini adalah menganalisis konsep 
mudaawamatu dzikrillah atau dzikir berkelanjutan sebagai metode spiritual dalam 
membentuk akhlak mulia dan mencegah akhlak tercela. Penelitian menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan dan analisis tematik yang diperkaya 
dengan hermeneutika untuk memahami makna ajaran secara kontekstual. Hasil analisis 
menunjukkan bahwa Syaikh Ahmad Shohibulwafa memadukan dzikir jahr dan dzikir khafi 
dalam upaya menumbuhkan kesadaran ilahiah (muraqabah) sebagai dasar pengendalian 
diri dan pembinaan moral. Dzikir dipahami sebagai fondasi etika spiritual yang 
melahirkan ketenangan batin, perilaku etis, dan hubungan harmonis dengan Tuhan serta 
sesama, selaras dengan nilai-nilai Pancasila dan UUD 1945. 
 
This study explores the relevance of Sufism as a foundation for moral education in the modern 
context through an analysis of Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin’s work Akhlaqul Karimah 
Akhlaqul Mahmudah Berdasarkan Mudaawamatu Dzikrillah. Amid the ongoing moral crisis often 
addressed through normative and cognitive approaches, this work offers a transformative 
perspective that places dhikr at the core of spiritual purification (tazkiyatun nafs). The purpose of 
this study is to analyze the concept of mudaawamatu dzikrillah, continuous remembrance of God, 
as a spiritual methodology for developing virtuous character and preventing immoral behavior. This 
research employs a qualitative method with a library research approach and thematic analysis, 
complemented by hermeneutics to interpret the contextual meaning of the teachings. The findings 
indicate that Syaikh Ahmad Shohibulwafa integrates dhikr jahr (verbal remembrance) and dhikr 
khafi (silent remembrance) to cultivate divine awareness (muraqabah) as the basis for self-control 
and moral development. Dhikr is understood not merely as ritual worship but as a spiritual-ethical 
foundation that nurtures inner peace, ethical conduct, and harmonious relationships with God and 
others, in accordance with the values of Pancasila and the 1945 Constitution. 
 

 

Keywords: 
Tasawuf, Akhlak 
Dzikir 
Tazkiyatun Nafs 
Pendidikan Karakter 

How to Cite: 
 
 

 This is an open access article under the CC BYSA license 

 

 

Corresponding Author: 
Iis Amanah Amida 
Institut Agama Islam Latifah Mubarokiyah 
Pondok Pesantren Suryalaya - Tasikmalaya 
hjiisamanhamida@gmail.com  

  

Pendahuluan  
 

Pendidikan akhlak dalam konteks keislaman memiliki peran sentral sebagai fondasi utama 

pembentukan pribadi muslim yang seimbang antara dimensi lahiriah dan batiniah (Mulyati, 2010, p. 69). 

Dalam tradisi Islam, akhlak tidak hanya dipahami sebagai perilaku sosial semata, tetapi juga sebagai 

manifestasi dari kedekatan seseorang kepada Allah SWT melalui penyucian jiwa (tazkiyyah al-nafs) 

(Lestari et al., 2025). Di sinilah tasawuf, sebagai disiplin spiritual Islam, menempati posisi strategis dalam 

proses pembinaan akhlak (Qamara, 2025). Tasawuf tidak hanya menekankan aspek ritual ibadah, tetapi 

https://jurnal.risetilmiah.ac.id/index.php/jkip
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:hjiisamanhamida@gmail.com


Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

145 

lebih jauh mengarah pada transformasi internal yang menghasilkan pribadi yang berakhlak mulia, ikhlas, 

sabar, dan cinta kepada sesama (Hidayat & Rohmawati, 2025). 

Di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang kerap menggeser nilai-nilai moral, penting 

kiranya merujuk kembali pada sumber-sumber Islam yang autentik dan komprehensif, termasuk karya-

karya ulama kontemporer yang berhasil mengintegrasikan ajaran tasawuf dengan pembinaan akhlak 

secara sistematis (Nurani et al., 2025). Salah satu tokoh yang menonjol dalam hal ini adalah Syaikh 

Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin, atau biasa disapa Pangersa Abah Anom, seorang ulama, mursyid 

tarekat, dan pendidik yang aktif dalam gerakan pembaruan spiritual dan moral di Indonesia (Kodir, 2023; 

Salahuddin, 2013). Melalui karyanya yang berjudul Akhlaqul Karimah (Arifin, 2015), beliau menawarkan 

pendekatan pembinaan akhlak yang tidak terlepas dari dimensi tasawuf, dengan menekankan pentingnya 

pemurnian hati, latihan spiritual (riyadhah), dan pembinaan jiwa secara bertahap, yang dibasiskan pada 

ajaran dzikir kepada Allah (Salahuddin, 2013, p. 28). 

Kitab Akhlaqul Karimah merupakan salah satu rujukan penting dalam lingkungan Ikhwan 

Pondok Pesantren Suryalaya yang berbasis ajaran Thariqah Qadiriyyah Naqsyabandiyyah. Karya ini 

tidak hanya membahas akhlak secara teoretis, tetapi juga menyajikan praktik-praktik spiritual yang 

konkret sebagai sarana pembinaan dan pembentukan karakter. Pendekatan yang digunakan Pangersa 

Abah Anom menggabungkan antara ilmu akhlak, ajaran tasawuf, ajaran tarekat, serta konteks sosial 

keindonesiaan, sehingga menjadikan teks ini relevan untuk dikaji secara mendalam sebagai model 

pembinaan akhlak berbasis tasawuf (Mulyati, 2010, pp. 311–312). 

Namun demikian, kajian akademik terhadap kitab ini masih terbatas, terutama dalam konteks 

analisis tematik terhadap integrasi antara tasawuf dan pembinaan akhlak. Padahal, potensi pemikiran 

Pangersa Abah Anom dalam memadukan dimensi spiritual dengan pembentukan moral memiliki 

kontribusi signifikan bagi pengembangan pembinaan karakter berbasis nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, 

artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis dan mendalam isi teks Akhlaqul Karimah, khususnya 

dalam kaitannya dengan konsep pembinaan akhlak berbasis tasawuf, serta mengeksplorasi relevansinya 

dalam konteks pendidikan moral kontemporer. 

Melalui analisis teks ini, diharapkan dapat memberikan wawasan baru tentang bagaimana 

tasawuf dapat menjadi basis yang kokoh dalam pembinaan akhlak, sekaligus menggali kontribusi 

pemikiran ulama lokal Indonesia dalam merespons tantangan moral di era modern. 

 

Metode Penelitian 
 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 

research) yang bersifat deskriptif-analitis. Penelitian dilakukan melalui analisis teks mendalam terhadap 

kitab Akhlaqul Karimah karya Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin, dengan fokus pada konsep 

pembinaan akhlak berbasis tasawuf. Pendekatan ini dipilih karena penelitian bergerak pada ranah 

pemikiran keislaman, pemahaman konseptual, dan interpretasi teks yang bersifat normatif dan spiritual. 

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah teks primer, yaitu kitab Akhlaqul Karimah dalam versi 

asli (manuskrip atau cetakan resmi) yang diterbitkan oleh Yayasan Serba Bakti Pondok Pesantren 

Suryalaya. Selain itu, sebagai sumber data sekunder, digunakan literatur pendukung seperti karya-karya 

yang bersumber dari buku, jurnal, dan dokumen lainnya, yang membahas tasawuf, pembinaan akhlak, 

dan pemikiran Pangersa Abah Anom.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumenter, yaitu membaca, mencatat, dan 

mengidentifikasi konsep-konsep kunci dalam kitab Akhlaqul Karimah yang terkait dengan pembinaan 

akhlak, terutama konsep dzikir kepada Allah, yang dijadikan sebagai instrumen utama pembinaan 

akhlak oleh Pangersa Abah Anom. Data kemudian dianalisis secara tematik (thematic analysis) dengan 

mengelompokkan gagasan-gagasan berdasarkan tema utama, struktur konsep, dan konteks 

penerapannya. 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 144-156 

146 

Keabsahan data dalam penelitian ini dijamin melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan 

temuan dari kitab Akhlaqul Karimah dengan sumber-sumber otoritatif dalam tasawuf dan akhlak Islam, 

serta mempertimbangkan perspektif ulama terdahulu dan kontemporer. Proses analisis dilakukan secara 

sistematis, kritis, dan objektif untuk memastikan bahwa interpretasi terhadap teks tidak bersifat subjektif, 

tetapi tetap berpijak pada prinsip-prinsip akademik yang dapat dipertanggungjwabkan. 

Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu mengungkap kerangka konseptual pembinaan 

akhlak berbasis tasawuf sebagaimana ditawarkan oleh Pangersa Abah Anom, serta memberikan 

kontribusi terhadap pengembangan pendidikan moral Islam yang berakar pada spiritualitas yang 

mendalam. 
 

Hasil dan Pembahasan  
Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin, yang akrab dipanggil Pangersa Abah Anom, merupakan 

salah satu tokoh ulama sufi kontemporer yang berpengaruh di Indonesia, khususnya dalam lingkungan 

Tarekat Qadiriyyah Naqsyabandiyyah (TQN) yang berpusat di Pondok Pesantren Suryalaya, 

Tasikmalaya, Jawa Barat (Garwita, 2022; Kodir, 2023; Salahuddin, 2013). Sebagai seorang mursyid 

(pembimbing spiritual), beliau tidak hanya aktif dalam bimbingan keagamaan dan pembinaan jamaah 

tarekat, tetapi juga dikenal luas melalui karya-karya tulisnya yang mengintegrasikan ajaran tasawuf 

dengan pembinaan akhlak secara praktis. Salah satu karyanya yang paling berpengaruh adalah naskah 

berjudul Akhlaqul Karimah Akhlaqul Mahmudah Berdasarkan Mudawamatu Dzikrillah, yang pertama kali 

diterbitkan pada tahun 1983 oleh Pondok Pesantren Suryalaya. 

Judul karya ini secara eksplisit menunjukkan pendekatan utamanya: pembinaan akhlak mulia 

(akhlaqul karimah atau akhlaqul mahmudah) yang dibangun di atas fondasi mudaawamatu dzikrillah, dzikir 

kepada Allah yang dilakukan secara terus-menerus dan berkelanjutan (Mulyati, 2010). Dalam naskah 

ini, Syaikh Ahmad Shohibulwafa menempatkan dzikir bukan sekadar sebagai ibadah ritual, melainkan 

sebagai metodologi spiritual transformatif yang menjadi poros utama dalam penyucian jiwa (tazkiyatun 

nafs) dan pembentukan karakter. Tujuan utamanya adalah agar umat senantiasa berakhlak mulia, 

terhindar dari akhlaqul madzmumah (akhlak tercela), serta mampu mengendalikan hawa nafsu yang 

dijelaskan sebagai musuh terbesar dalam perjalanan spiritual (Salahuddin, 2013, p. 28). 

Di dalam buku ini, Pangersa Abah Anom menegaskan bahwa hawa nafsu, jika dibiarkan 

menguasai hati, akan menjadi sumber berbagai penyakit batin seperti takabur, iri, dengki, dan serakah, 

yang pada akhirnya melahirkan perilaku destruktif baik secara individu maupun sosial. Dalam konteks 

ini, beliau merujuk pada sabda Nabi Muhammad SAW. yang menyebut jihad terbesar (jihad al-akbar) 

bukanlah perang fisik, melainkan perang melawan hawa nafsu yang senantiasa menghiasi dada manusia. 

Manusia harus mampu mengendalikan nafsunya sebagai pribadi yang tangguh, kuat imannya, dan ulet 

dalam menghadapi godaan setan serta bujukan hawa nafsu yang menjadi penyakit hati (Arifin, 2015, p. 

1). 

Solusi yang ditawarkan oleh Pangersa Abah Anom adalah praktik dzikir yang kontinu 

(mudaawamatu dzikrillah), yang dianggap sebagai obat paling mujarab bagi segala penyakit hati. Beliau 

mengutip sabda Nabi, bahwa dengan dzikir kepada Allah adalah obat yang mustajab untuk 

menyembuhkan segala penyakit hati (Arifin, 2015, pp. 8–9). Dengan dzikir yang dawam, baik dzikir jahr 

(lisan) maupun dzikir khafi (batin), seseorang dapat membersihkan hati, menenangkan jiwa, dan terlepas 

dari pengaruh negatif hawa nafsu. Dzikir yang terus-menerus ini membentuk kesadaran ilahiah yang 

konstan (muraqabah), sehingga seseorang senantiasa merasa diawasi oleh Allah, meskipun dalam 

kesendirian (Arifin, 2015, p. 20). 

Melalui proses ini, terbentuklah pribadi mukmin yang utuh: kuat dalam aqidah, mulia dalam 

akhlak, dan produktif dalam amal dan karya. Pribadi semacam ini, menurut Shohibulwafa, bukan hanya 

membawa kebaikan bagi dirinya sendiri, tetapi juga menjadi agen ketenteraman, kesejahteraan, dan 

keamanan bagi masyarakat, bangsa, dan negara. Mereka adalah manusia yang menjalani ibadah secara 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

147 

menyeluruh, baik lahiriah maupun batiniah, dan hidup dalam kesadaran bahwa setiap tindakan akan 

dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT (Arifin, 2015, p. 21). 

Penekanan pada mudaawamatu dzikrillah sebagai basis pembinaan akhlak menunjukkan bahwa 

Syaikh Ahmad Shohibulwafa berhasil mentransformasi ajaran tasawuf klasik menjadi pedoman praktis 

yang relevan dengan konteks sosial dan kebangsaan. Dalam bagian akhir naskah, beliau menyampaikan 

harapan agar pribadi-pribadi yang berakhlak mulia dan senantiasa berdzikir ini dapat menyebar luas di 

seluruh Nusantara, khususnya di Indonesia yang berdasarkan Pancasila dan UUD 1945, guna 

mewujudkan masyarakat yang adil, makmur, sejahtera, gemah ripah loh jinawi, dan diridhai oleh Allah 

SWT. (Arifin, 2015, p. 22). 

Dengan demikian, Akhlaqul Karimah tidak hanya menjadi panduan spiritual bagi para santri dan 

pengamal tarekat, tetapi juga menawarkan visi pembinaan akhlak yang holistik, aplikatif, dan berdimensi 

sosial-kebangsaan, menjadikannya karya yang sangat relevan untuk dikaji secara mendalam dalam 

konteks pendidikan moral dan pembangunan karakter di era modern. 

 

Penyebab Kerusakan Akhlak: Dominasi Hawa Nafsu dan Penyakit Hati  

Kerusakan akhlak pada tingkat individu maupun sosial, menurut pandangan kalangan 

intelektual dan ulama sufi, berakar pada ketidakmampuan manusia untuk mengendalikan hawa nafsunya. 

Individu yang berhasil menaklukkan dorongan psikologis dan emosional yang destruktif dipandang 

sebagai pribadi yang tangguh secara spiritual, memiliki keteguhan iman, dan mampu menghadapi konflik 

batin yang menjadi sumber berbagai penyakit hati. Sebaliknya, mereka yang tunduk pada hawa nafsu 

rentan terjangkiti penyakit batin seperti kesombongan, iri hati, dengki, ambisi berlebihan, dendam, dan 

sifat-sifat merusak lainnya (Arifin, 2015, p. 1). 

Penyakit hati semacam ini, yang sering dipahami sebagai hasil dari godaan eksternal (setan) dan 

dorongan internal (hawa nafsu), jika tidak dikendalikan akan berkembang menjadi watak yang kasar, 

keji, dan destruktif. Dampaknya tidak terbatas pada diri individu, tetapi meluas ke tatanan sosial. 

Munculnya sikap individualistis, hilangnya rasa kasih sayang, dan runtuhnya solidaritas sosial menjadi 

indikator awal disintegrasi moral masyarakat. Hubungan antarindividu yang semula dibangun atas dasar 

kepercayaan dan gotong royong berubah menjadi hubungan yang penuh kecurigaan, kompetisi tidak 

sehat, dan eksploitasi (Arifin, 2015, pp. 2–3). 

Ketika nilai-nilai luhur seperti kejujuran, keadilan, dan kebenaran diabaikan, maka kebatilan dan 

kerusakan akan merajalela. Fenomena ini dapat memicu instabilitas sosial, konflik fisik, bahkan perang 

yang menimbulkan penderitaan massal. Banyak bentuk kezaliman, penipuan, dan ketidakadilan 

struktural yang pada dasarnya bermula dari dominasi hawa nafsu yang tidak terkendali dalam diri para 

pelaku dan pengambil keputusan. 

Jika kondisi ini dibiarkan tanpa intervensi yang sistematis, maka pembangunan manusia secara 

menyeluruh, yang menekankan keseimbangan antara kemajuan materiil dan kesejahteraan spiritual, 

akan mengalami hambatan serius. Pembangunan yang hanya fokus pada aspek lahiriah tanpa 

memperkuat fondasi batin individu akan menghasilkan masyarakat yang maju secara teknologi namun 

rapuh secara moral. Hal ini bertentangan dengan visi pembangunan nasional yang berlandaskan 

Pancasila dan UUD 1945, yang menekankan keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, dunia dan 

akhirat (Arifin, 2015, p. 3). 

Dampak jangka panjang dari kerusakan akhlak ini juga sangat mengkhawatirkan bagi generasi 

muda sebagai penerus bangsa. Ketika lingkungan sosial penuh dengan ketidakpastian dan degradasi 

moral, remaja dapat mengalami kebingungan identitas, kecemasan, dan pesimisme terhadap masa depan. 

Tanpa bimbingan yang menyentuh dimensi spiritual dan etis, mereka rentan terjerumus ke dalam 

perilaku menyimpang, seperti penyalahgunaan zat, kekerasan, atau tindakan kriminal, sebagai bentuk 

pelarian dari tekanan batin. 

Dengan demikian, penyebab utama kerusakan akhlak bukan hanya faktor eksternal seperti 

pengaruh globalisasi atau media, tetapi terletak pada kegagalan internal dalam mengelola hawa nafsu 

dan menyucikan hati. Pemahaman ini menunjukkan bahwa solusi efektif terhadap krisis moral harus 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 144-156 

148 

dimulai dari transformasi batin individu melalui disiplin spiritual yang terus-menerus, bukan hanya 

regulasi eksternal semata. 

 

Fitrah yang Ternoda dan Urgensi Agama 

Krisis moral dan spiritual pada individu tidak dapat dilepaskan dari peran lingkungan primer, 

khususnya orang tua dan figur otoritas (pemimpin), yang memiliki pengaruh dominan dalam membentuk 

karakter dan orientasi nilai seseorang sejak usia dini. Dalam perspektif Islam, setiap manusia dilahirkan 

dalam keadaan fitrah, yaitu kesucian alamiah dan kesiapan batin untuk menerima kebenaran ilahiah. 

Namun, seiring proses sosialisasi, kondisi fitrah ini dapat terdistorsi oleh pengaruh lingkungan, terutama 

dari orang tua yang membentuk keyakinan, perilaku, dan identitas anak sesuai dengan nilai-nilai yang 

mereka anut, baik yang konstruktif maupun destruktif (Arifin, 2015, p. 4). 

Pandangan ini selaras dengan ajaran Nabi Muhammad SAW. yang menyatakan bahwa setiap 

anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, dan perannya sebagai Yahudi, Nasrani, atau penganut keyakinan 

lainnya merupakan hasil dari proses sosialisasi oleh orang tua (HR. Muslim). Implikasi dari pernyataan 

ini sangat jelas: tanggung jawab membentuk kepribadian yang utuh dan bermoral tidak hanya terletak 

pada sistem pendidikan formal, tetapi terutama pada keluarga dan figur-figur otoritatif yang menjadi 

panutan. Oleh karena itu, arahan melalui ajaran agama yang benar dan mendalam menjadi kunci dalam 

memulihkan dan meluruskan arah batin yang mungkin telah terdistorsi oleh pengaruh negatif. 

Agama, khususnya Islam, dipahami bukan sebagai sistem ritual semata, melainkan sebagai fitrah 

yang melekat pada kodrat manusia. Konsep fitrah dalam QS. Ar-Rum (30) menegaskan bahwa manusia 

diciptakan dalam kondisi yang selaras dengan ajaran tauhid, sehingga agama menjadi pedoman ilahiah 

yang alami bagi pembinaan hidup di dunia dan akhirat. Dalam konteks ini, agama berfungsi sebagai 

sistem pembebasan: membebaskan akal dari khurafat dan takhayul, membebaskan perasaan dari emosi 

destruktif, dan membebaskan kehendak dari belenggu hawa nafsu serta godaan setan. Individu yang 

tumbuh dalam bimbingan agama yang benar akan menjadi pribadi yang mandiri secara spiritual, dalam 

istilah modern disebut "wiraswasta spiritual", yaitu manusia yang percaya pada dirinya sendiri karena 

bersandar sepenuhnya kepada Allah, bertanggung jawab atas anugerah yang diberikan, dan 

memanfaatkannya untuk kemaslahatan sesama dan lingkungan. 

Allah SWT. juga mengajak manusia untuk merenungkan tanda-tanda kebesaran-Nya, baik di 

alam semesta (āyāt al-kawniyyah) maupun dalam diri manusia sendiri (āyāt al-nafsiyyah), sebagaimana 

ditegaskan dalam QS. Adz-Dzariyat (20-21). Refleksi terhadap realitas internal ini penting untuk 

menyadari bahwa setiap anggota tubuh, indra, dan tindakan akan dimintai pertanggungjawaban di 

hadapan Tuhan (QS. Al-Isra’: 36). Kesadaran akan pertanggungjawaban ini hanya mungkin muncul pada 

individu yang memiliki iman yang kuat dan tauhid yang teguh, keyakinan yang tidak hanya bersifat 

intelektual, tetapi telah mengakar di lubuk hati, memengaruhi perasaan, dan mewarnai seluruh aspek 

kehidupan. 

Iman yang mantap menjadi fondasi bagi penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Ia mampu 

membersihkan hati dari sifat-sifat tercela seperti dengki, iri, sombong, dan dzalim, sekaligus menjadi 

kekuatan penggerak untuk mewujudkan kebaikan, keadilan, dan kemajuan lahir-batin. Individu yang 

beriman tidak hanya mengejar kesejahteraan pribadi, tetapi juga aktif dalam mewujudkan kebaikan 

kolektif melalui sikap tolong-menolong dalam kebajikan dan ketakwaan (QS. Al-Maidah: 2), dermawan 

dalam kondisi lapang maupun sempit, mampu menahan amarah, dan memaafkan kesalahan orang lain 

(QS. Ali Imran: 134). Mereka inilah yang disebut muhsinin, pelaku kebaikan yang dicintai Allah, dan akan 

mendapatkan balasan yang baik di dunia dan akhirat (Arifin, 2015, p. 6). 

Dengan demikian, unsur kunci bagi kemajuan individu dan masyarakat bukan hanya terletak 

pada aspek materiil atau teknokratis, tetapi pada kualitas batin yang dijiwai oleh iman yang tulus, hati 

yang tenteram, dan amal yang shaleh. Pendidikan yang holistik harus menempatkan penguatan qalb 

(hati) sebagai prioritas utama, karena dari sanalah muncul ketahanan moral, tanggung jawab sosial, dan 

keberlanjutan spiritual. Oleh sebab itu, perlu dilakukan upaya serius untuk memupuk iman sejak dini, 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

149 

menjaga hati dari penyakit seperti keraguan, kemunafikan, dan kesombongan, yang menjadi akar dari 

kerusakan moral baik pada tingkat individu maupun sosial. 

Pembinaan akhlak yang efektif, oleh karenanya, harus dimulai dari keluarga dan lingkungan 

terdekat, dengan mengembalikan peran agama sebagai pedoman hidup yang integral. Hanya melalui 

pendidikan spiritual yang mendalam dan berkelanjutan, manusia dapat kembali kepada fitrahnya, 

menjadi pribadi yang bertanggung jawab, berintegritas, dan berkontribusi bagi keadilan, perdamaian, 

dan kesejahteraan umat. 

 

Urgensi Dzikir sebagai Psikoterapi 

Dalam perspektif tasawuf yang diuraikan oleh KH. Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin, penyakit 

hati (amrad al-qalb), seperti iri, dengki, sombong, dan ambisi duniawi, dipahami sebagai manifestasi dari 

keterasingan spiritual yang mendalam. Namun, di tengah potensi kerusakan moral yang ditimbulkan 

oleh kondisi ini, penulis menekankan bahwa Allah SWT. telah menyediakan solusi yang efektif dan 

mendasar: dzikir, atau kesadaran kontinu terhadap Allah. Dalam pandangan ini, dzikir bukan sekadar 

aktivitas ritual, melainkan terapi spiritual yang bersifat kuratif dan preventif terhadap berbagai 

gangguan batin (Arifin, 2015, p. 8). 

Nabi Muhammad SAW. menyatakan bahwa "dzikrullah adalah obat bagi hati" (Shohibulwafa, 

2015, hlm. 8), sebuah pernyataan yang menempatkan dzikir sebagai intervensi utama dalam proses 

penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Analogi ini diperkuat dengan sabda lain yang menyebutkan bahwa 

"setiap sesuatu memiliki alat pembersih, dan pembersih hati adalah dzikir kepada Allah" (Shohibulwafa, 2015, 

hlm. 8). Dalam konteks ini, dzikir difungsikan sebagai proses pembersihan simbolis, yang bertujuan 

menghilangkan noda-noda moral yang mengotori kesucian hati (Arifin, 2015, p. 9). 

Akar dari semua penyakit hati, menurut analisis penulis, adalah ghoflatun ilallah, lupa kepada 

Allah. Kondisi ini terjadi ketika fokus batin dan perhatian manusia teralihkan oleh hal-hal duniawi yang 

bersifat fana, seperti harta, pangkat, pujian, dan kedudukan. Ketika hati dan ingatan dipenuhi oleh objek-

objek temporal, maka terjadilah distorsi spiritual, di mana manusia kehilangan orientasi transendental dan 

terperangkap dalam pusaran keinginan ego-sentris. Hal ini menciptakan tabir (hijab) antara manusia dan 

Sang Pencipta, yang pada gilirannya membuka celah bagi godaan setan dan bujukan hawa nafsu (Arifin, 

2015, pp. 9–10). 

Sebaliknya, praktik dzikir yang berkelanjutan (mudaawamatu dzikrillah) berfungsi sebagai 

mekanisme pemutusan dari keterikatan duniawi. Dengan memenuhi hati dan ingatan oleh kesadaran 

ilahiah, dzikir secara bertahap mengikis dominasi ingatan yang merusak, meredakan gejolak batin, dan 

mengembalikan keseimbangan psikospiritual. Individu yang sebelumnya terombang-ambing oleh 

perubahan dan ketidakpastian dunia, dapat menemukan ketenangan saat hatinya terpaut pada Dzat yang 

kekal dan tidak berubah, Allah SWT. 

Hal ini selaras dengan pandangan teologis yang menyatakan bahwa ketika seseorang berpaling 

dari dzikrullah, maka Allah akan menetapkan setan sebagai teman yang selalu menyertainya (QS. Az-

Zukhruf: 36). Fenomena ini dapat dipahami sebagai representasi simbolis dari kehilangan arah moral dan 

ketergantungan pada dorongan destruktif. Sebaliknya, bagi mereka yang senantiasa mengingat Allah, 

Al-Qur’an menjamin ketenangan hati (tathmīnnat al-qulūb), sebagaimana dinyatakan dalam QS. Ar-Ra’d: 

28: "Ketahuilah, sesungguhnya dengan mengingat Allah, hati menjadi tenang." 

Dengan demikian, dzikir bukan hanya relevan sebagai bentuk ibadah, tetapi menjadi urgensi 

eksistensial dalam pembinaan kepribadian muslim. Ia adalah alat untuk memulihkan fitrah, 

mengembalikan kesadaran transendental, dan membangun ketahanan spiritual terhadap godaan moral. 

Dalam konteks modern, di mana individu kerap mengalami alienasi, kecemasan, dan fragmentasi 

identitas, urgensi dzikir justru semakin nyata: sebagai terapi yang menyembuhkan, menenteramkan, dan 

menyatukan kembali jiwa yang tercerai-berai dengan sumber makna tertingginya. 

 

 

Dzikir TQN sebagai Metodologi Pembinaan Akhlak 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 144-156 

150 

Tingginya nilai spiritual dzikir dalam tradisi Islam tidak hanya terletak pada dimensi ritualnya, 

tetapi juga pada fungsinya sebagai jalan transformatif menuju kedekatan dengan Allah SWT. Hal ini 

tercermin dalam sebuah riwayat yang dikutip oleh KH. Ahmad Shohibulwafa, di mana Sayyidina Ali RA. 

mengajukan pertanyaan mendalam kepada Rasulullah SAW.: "Tunjukkanlah kepadaku jalan yang paling 

dekat, paling mudah, dan paling utama bagi hamba-Nya untuk mendekat kepada Allah." Jawaban Nabi yang 

tegas, "Hendaklah engkau lakukan dzikrullah yang kekal (mudaawamatu dzikrillah)", menegaskan bahwa 

dzikir bukan sekadar amalan sampingan, melainkan metode utama dalam perjalanan spiritual (suluk) 

(Arifin, 2015, p. 11). 

Pertanyaan Sayyidina Ali tidak berhenti pada level teoretis. Ia kemudian menanyakan bentuk 

praktis dari dzikir yang kontinu: "Bagaimana aku bisa mengamalkan dzikir secara berkelanjutan?" 

Pertanyaan ini menandai pergeseran dari konsep ke praksis, dari doktrin ke teknik. Rasulullah SAW. 

kemudian memberikan demonstrasi langsung dengan meminta Ali RA. untuk memejamkan mata, 

mendengarkan, dan mengulang kalimat Lā ilāha illallāh sebanyak tiga kali. Interaksi ini menunjukkan 

bahwa dzikir yang dawam memerlukan metode yang sistematis, melibatkan pendengaran, pengulangan, 

dan internalisasi, bukan hanya pengucapan verbal semata (Arifin, 2015, p. 12). 

Dari dialog spiritual ini, KH. Shohibulwafa menarik sebuah kesimpulan teologis dan pedagogis 

yang penting: metode dzikir yang diperagakan Nabi kepada Sayyidina Ali merupakan cikal bakal dari 

apa yang kini dikenal sebagai Thariqah Qadiriyyah Naqsyabandiyyah (TQN). Namun, beliau 

menekankan bahwa esensi metode ini, menggabungkan dzikir jahr (pengucapan lisan) dan dzikir khafi 

(dzikir batin yang tertanam dalam hati dan ingatan), yaitu jalan spiritual yang berlandaskan ketulusan, 

kesaksian hati, dan keteladanan Nabi. 

Integrasi antara dzikir jahr dan khafi menjadi kunci dalam mencapai mudaawamatu dzikrillah. 

Dzikir jahr membentuk kebiasaan lahiriah, sementara dzikir khafi menanamkan kesadaran ilahiah yang 

konstan dalam alam bawah sadar. Kombinasi keduanya menciptakan kesatuan antara tubuh dan jiwa, 

sehingga setiap aktivitas, baik jasmaniah maupun rohaniah, dilakukan dalam kesadaran bahwa Allah 

senantiasa mengawasi. Proses ini menjadi benteng dari godaan setan dan hawa nafsu, yang dalam 

terminologi tasawuf disebut sebagai penyakit batin (amrad al-qalb) yang menjadi akar dari akhlak tercela 

(Arifin, 2015, p. 12). 

Tanpa pengendalian ini, individu rentan terjerumus ke dalam perilaku destruktif, seperti 

penyalahgunaan narkoba di kalangan remaja atau tindakan penipuan dalam perdagangan. Dengan dzikir 

yang dawam, kesadaran moral tetap terjaga, bahkan dalam aktivitas duniawi sekalipun. Dzikir menjadi 

filter etis yang menyelaraskan antara niat dan amal, antara kehidupan dunia dan akhirat. 

Dampak dari praktik dzikir yang kontinu tidak terbatas pada ketenangan batin semata, 

melainkan meluas ke pembentukan kepribadian utuh (insan kamil). Sebagaimana ditegaskan dalam QS. 

Ar-Ra’d (13): 28, "Ketahuilah, sesungguhnya dengan mengingat Allah, hati menjadi tenang." Ayat ini menjadi 

dasar teologis bahwa dzikir bukan hanya terapi spiritual, tetapi juga sumber ketahanan iman (iman yang 

mantap), yang menjadi modal utama dalam menghadapi godaan, keraguan, dan tantangan kehidupan. 

Iman yang kokoh ini menjadi energi penggerak dalam semua aspek kehidupan: pembangunan 

duniawi (ekonomi, ilmu pengetahuan, sosial), maupun pembangunan ukhrawi (ibadah, akhlak, dan 

ketaqwaan). Ia menjadi landasan bagi terwujudnya dua dimensi hubungan sosial-religius: hablum 

minallah (hubungan vertikal dengan Tuhan) dan hablum minannas (hubungan horizontal dengan sesama 

dan alam). Dalam konteks ini, dzikir bukanlah aktivitas yang mengisolasi diri dari dunia, tetapi justru 

memperkuat komitmen terhadap keduanya. 

Orang yang senantiasa berdzikir, baik sebagai karyawan, hartawan, maupun ilmuwan, 

dipandang sebagai pribadi yang tidak mudah tergoyahkan. Keteguhan imannya memungkinkan mereka 

untuk tetap istiqamah dalam shalat dan zakat, serta konsisten dalam amal sosial, tanpa terpengaruh oleh 

hiruk-pikuk dunia. Mereka adalah manusia yang hidup dalam kesadaran transendental, sebagaimana 

digambarkan dalam hadis ihsan: "Beribadahlah seakan-akan engkau melihat-Nya." 

Dengan demikian, dzikir dalam bingkai Thariqah Qadiriyyah Naqsyabandiyyah bukan sekadar 

tradisi sufistik, melainkan metodologi spiritual yang sistematis untuk membentuk pribadi yang beriman, 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

151 

berakhlak mulia, dan berkontribusi positif bagi masyarakat. Melalui kombinasi dzikir jahr dan khafi, 

TQN menawarkan model pembinaan manusia yang holistik, yang menjawab krisis identitas dan moral 

di era modern. 

 

Pribadi Sesuai Pancasila dan UUD-45 

Pembentukan pribadi muslim yang utuh, baik secara spiritual, moral, maupun sosial, tidak dapat 

dicapai hanya melalui pengetahuan agama atau ritual ibadah yang parsial, melainkan memerlukan proses 

internalisasi nilai yang mendalam dan berkelanjutan. Dalam perspektif tasawuf yang diuraikan oleh KH. 

Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin, satu-satunya jalan yang efektif untuk mencapai transformasi 

kepribadian semacam ini adalah melalui mudaawamatu dzikrillah, yaitu praktik dzikir yang kontinu dan 

menyeluruh. Dzikir dalam konteks ini bukan sekadar pengucapan kalimat thayyibah, tetapi merupakan 

kesadaran transendental yang terus-menerus terhadap kehadiran Allah SWT., yang menyatu dalam 

setiap aspek kehidupan, baik lahiriah maupun batiniah (Arifin, 2015, p. 15). 

Inti dari konsep ini terletak pada pembentukan kesadaran muraqabah, keyakinan bahwa setiap 

tindakan manusia senantiasa berada dalam pengawasan Ilahi. Hal ini selaras dengan hadis Nabi 

Muhammad SAW. yang menyatakan: "Beribadahlah seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak 

melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihatmu" (HR. Bukhari). Kesadaran seperti ini melahirkan dimensi 

ketakwaan yang mendalam, di mana individu tidak hanya menghindari perbuatan dosa karena takut akan 

hukuman, tetapi karena adanya rasa malu dan tanggung jawab langsung kepada Sang Pencipta. Dalam 

kondisi ini, ibadah tidak lagi terbatas pada ruang dan waktu tertentu, melainkan menjadi totalitas 

kehidupan. 

Pribadi yang memiliki kesadaran seperti ini akan menunjukkan manifestasi kebaikan dalam 

seluruh dimensi amal perbuatannya. Mereka menjadi individu yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi 

juga adil, amanah, dan berempati dalam kehidupan sosial. Mereka adalah pribadi yang beriman secara 

kokoh (mukmin), memiliki keyakinan aqidah yang teguh, berakhlak mulia (akhlaqul karimah), dan 

senantiasa menjalankan muamalah, interaksi sosial, dengan penuh tanggung jawab, keikhlasan, dan 

manfaat bagi sesama. Aktivitas mereka, baik dalam kapasitas sebagai karyawan, ilmuwan, pedagang, 

maupun pemimpin, dilandasi oleh niat lillahita’ala, sehingga setiap karya menjadi bentuk ibadah. 

Pribadi semacam ini merupakan wujud dari manusia yang menyembah Allah secara utuh 

(ubudiyah syamilah), di mana antara perbuatan lahir (dhohir) dan kondisi batin (bathin) berada dalam 

keselarasan yang harmonis. Mereka tidak tergoyahkan oleh godaan dunia, tidak terpengaruh oleh 

tekanan sosial, dan tetap istiqamah dalam kebenaran karena iman yang telah mengakar kuat di dalam 

hati. Dalam konteks sosial, keberadaan pribadi-pribadi seperti ini menjadi fondasi bagi terwujudnya 

ketenteraman, kesejahteraan, dan keamanan masyarakat, bangsa, dan negara. 

KH. Shohibulwafa menegaskan bahwa pribadi yang dibentuk melalui mudaawamatu dzikrillah 

inilah yang dinamai sebagai pelaku akhlaqul karimah, akhlak mulia yang bukan hasil dari paksaan 

normatif, tetapi lahir dari cinta kepada Allah (mahabbah) yang mendalam. Cinta ini menjadi energi 

spiritual yang mendorong seseorang untuk senantiasa mengabdi kepada Allah, menjauhi larangan-Nya, 

dan melaksanakan perintah-Nya, baik dalam keadaan terlihat maupun tersembunyi. 

Oleh karena itu, buah dari mendawamkan dzikir bukan hanya ketenangan batin semata, tetapi 

transformasi menyeluruh dari manusia biasa menjadi pribadi mukmin yang berintegritas, beretika tinggi, 

dan berkontribusi positif bagi kehidupan. Penulis menutup dengan harapan bahwa pribadi-pribadi 

semacam ini dapat menyebar luas, khususnya di Indonesia, dalam bingkai nilai-nilai Pancasila dan UUD 

1945, guna mewujudkan masyarakat yang adil, makmur, dan sejahtera, baik di dunia maupun di akhirat, 

dan yang pada akhirnya diridhai oleh Allah SWT. (Arifin, 2015, pp. 23–24). 

 

Pembahasan  
Dzikir sebagai Praktek Utama Pembinaan Akhlak 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin secara tegas 

menempatkan dzikir, khususnya mudaawamatu dzikrillah (dzikir yang berkelanjutan), sebagai poros 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 144-156 

152 

utama dalam pembinaan akhlak. Pilihan ini bukan semata-mata berdasarkan tradisi sufistik, melainkan 

merupakan sebuah keputusan metodologis yang mendalam dan sistematis. Beliau memilih dzikir sebagai 

metode utama karena menyadari keterbatasan pendekatan kognitif dan hukum semata dalam membentuk 

kepribadian muslim yang utuh (Ridwanulloh, 2023; SUKIRNO, 2024). 

Pendidikan akhlak yang hanya mengandalkan pemahaman normatif, hafalan hukum, atau teori 

moral sering kali gagal mencapai sasaran karena hanya menyentuh dimensi lahiriah dan kognitif (Ilallah 

et al., 2022; ISTIQRA, 2024; Rubaidi, 2020). Pendekatan seperti ini dapat menghasilkan individu yang 

tahu mana yang benar dan salah, tetapi belum tentu mampu menginternalisasi nilai-nilai tersebut hingga 

menjadi bagian dari karakter batin . Dalam konteks inilah Syaikh Ahmad Shohibulwafa menawarkan 

alternatif yang lebih mendasar: transformasi spiritual melalui dzikir. 

Dzikir, dalam pandangan beliau, bukan sekadar aktivitas verbal atau ritual harian, melainkan 

proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) yang bersifat transformatif. Ia tidak hanya berfungsi secara 

preventif (mencegah timbulnya akhlak tercela), tetapi juga kreatif dan konstruktif, yaitu membentuk pribadi 

yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia secara menyeluruh (insan kamil). Dengan dzikir yang 

dawam, hati dibersihkan dari penyakit seperti dengki, riya’, takabur, dan hasad, sekaligus diisi dengan 

cahaya iman, rasa takut kepada Allah (khashyah), dan cinta ilahiah (mahabbah). Proses inilah yang 

kemudian melahirkan perubahan perilaku yang autentik, bukan karena tekanan sosial atau hukum, tetapi 

karena dorongan batin yang tulus (Ilallah, 2025; Nadia & Sofa, 2025; Wibowo et al., 2024). 

Pendekatan ini sangat selaras dengan konsep tazkiyatun nafs dalam tradisi tasawuf klasik, 

terutama sebagaimana diuraikan oleh Imam Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin. Al-Ghazali menegaskan 

bahwa ilmu tanpa amal adalah sia-sia, dan amal tanpa penyucian hati adalah rusak. Beliau menyamakan 

hati dengan cermin yang harus selalu dibersihkan dari karat, yang dalam istilahnya adalah dosa, hawa 

nafsu, dan kelalaian. Dzikir, dalam analogi ini, adalah kain pembersih yang terus-menerus digunakan 

untuk mengkilapkan cermin hati agar mampu memantulkan cahaya Ilahi (Harits, 2022). 

Syaikh Ahmad Shohibulwafa mengadopsi logika yang sama, namun dengan penyajian yang lebih 

aplikatif dan kontekstual. Beliau tidak hanya menyampaikan teori, tetapi juga menawarkan metode 

konkret: kombinasi dzikir jahr (lisan) dan dzikir khafi (batin) sebagai cara untuk mencapai kesadaran 

ilahiah yang konstan (muraqabah). Kesadaran inilah yang menjadi fondasi bagi akhlak mulia, karena 

seseorang yang merasa senantiasa diawasi oleh Allah akan sulit untuk berbuat jahat, bahkan dalam 

kesendirian (Afifah & Rahim, 2024). 

Dengan demikian, pemilihan dzikir sebagai poros pembinaan akhlak oleh Syaikh Ahmad 

Shohibulwafa merupakan respons terhadap krisis spiritual yang mendasari kerusakan moral. Beliau 

memahami bahwa akar dari semua akhlak tercela bukanlah ketidaktahuan, melainkan ghoflatun ilallah, 

lupa kepada Allah. Maka, solusinya bukan hanya mengajar, tetapi mengingatkan, mengembalikan 

manusia pada fitrahnya sebagai hamba yang senantiasa mengingat Tuhannya. Dalam konteks inilah 

dzikir bukan lagi sekadar ibadah, melainkan menjadi metodologi pembinaan manusia secara utuh. 

 

Konstribusi terhadap Pembinaan Akhlak Berbasis Sufistik 

Temuan penelitian terhadap karya Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin menunjukkan 

bahwa model pembinaan akhlak berbasis mudaawamatu dzikrillah tidak hanya relevan dalam konteks 

spiritual tasawuf, tetapi juga menawarkan kontribusi signifikan terhadap wacana pendidikan karakter 

kontemporer. Dalam memahami kontribusi ini, penting untuk membandingkannya dengan model 

pendidikan karakter Barat yang telah mapan, seperti yang dikembangkan oleh Thomas Lickona, yang 

menjadi rujukan utama dalam pendidikan moral di banyak negara (Idris, 2018). 

Lickona merumuskan pendidikan karakter dalam tiga dimensi utama: moral knowing 

(pengetahuan tentang nilai), moral feeling (perasaan terhadap nilai, seperti rasa malu, empati, dan rasa 

hormat), dan moral action (tindakan berdasarkan nilai). Model ini telah banyak diadopsi karena sifatnya 

yang sistematis dan aplikatif (Damariswara et al., 2021; Loloagin et al., 2023). Namun, seperti diakui 

oleh para kritikus, Nucci dan Berkowitz misalnya, model ini sering kali mengabaikan dimensi 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

153 

transendental dan spiritual, yang merupakan sumber motivasi mendalam bagi banyak masyarakat, 

terutama di negara-negara berbasis agama seperti Indonesia (Pauzi, 2020). 

Di sinilah letak kontribusi unik dan revolusioner dari pemikiran Syaikh Ahmad Shohibulwafa. 

Beliau tidak hanya mengakui ketiga dimensi Lickona (Darwanti et al., 2025), tetapi melampauinya 

dengan menambahkan dua dimensi esensial yang menjadi poros dari seluruh sistem pembinaannya: 

 

1. Spiritual Knowing (Pengetahuan Ilahiah): 

Ini bukan sekadar pengetahuan kognitif tentang hukum atau norma, tetapi pemahaman batin 

yang mendalam tentang hakikat manusia sebagai hamba (‘abd) yang diciptakan untuk mengabdi kepada 

Allah. Dalam Akhlaqul Karimah, pengetahuan ini dibangun dari konsep fitrah, manusia dilahirkan dalam 

keadaan suci dan cenderung kepada kebenaran ilahiah. Pendidikan karakter, menurut Shohibulwafa, 

adalah proses mengembalikan manusia pada fitrah ini, bukan menciptakan nilai dari nol. Ini adalah fondasi 

epistemologis yang kuat dan berbeda dari model sekuler yang sering mengasumsikan nilai sebagai 

konstruksi sosial semata (Suastra et al., 2024). 

 

2. Transcendental Awareness (Kesadaran Transendental / Muraqabah): 

Dimensi ini adalah jantung dari seluruh sistem. Muraqabah, keyakinan bahwa setiap tindakan 

manusia senantiasa berada dalam pengawasan Allah, menjadi pendorong utama moral action. Berbeda 

dengan model Barat yang sering mengandalkan hukum, sanksi sosial, atau rasa malu kepada manusia 

(Azizah et al., 2024), model Shohibulwafa menanamkan rasa malu dan tanggung jawab langsung kepada 

Sang Pencipta. Sebagaimana ditegaskan dalam hadis ihsan, seseorang beribadah seakan-akan melihat 

Allah. Kesadaran seperti ini menciptakan self-regulation yang jauh lebih kuat dan tahan lama, karena 

bekerja bahkan dalam kesendirian dan ketiadaan pengawasan eksternal (Cholili et al., 2024). 

Dengan menempatkan dzikir sebagai metode utama, Syaikh Ahmad Shohibulwafa menyediakan 

mekanisme praktis untuk membangun kedua dimensi ini. Dzikir bukan hanya menguatkan spiritual 

knowing, tetapi juga secara aktif membentuk transcendental awareness. Melalui dzikir jahr dan dzikir khafi, 

kesadaran akan kehadiran Allah ditanamkan secara terus-menerus, sehingga menjadi bagian dari alam 

bawah sadar. 

Kontribusi ini sangat penting karena menunjukkan bahwa pendidikan karakter yang efektif bagi 

masyarakat muslim tidak dapat dipisahkan dari akar spiritualnya. Model Shohibulwafa berhasil 

mengintegrasikan ajaran tasawuf klasik ke dalam kerangka pedagogi yang aplikatif, menjawab 

kebutuhan akan pendidikan yang tidak hanya membentuk perilaku baik, tetapi juga membangun 

ketahanan moral yang mendalam dan berkelanjutan. 

Lebih dari itu, pemikiran ini merupakan kontribusi orisinal dari intelektual Islam lokal terhadap 

wacana pendidikan global. Di tengah dominasi model Barat, Syaikh Ahmad Shohibulwafa menawarkan 

alternatif yang tidak hanya relevan secara kultural, tetapi juga memiliki landasan filosofis dan teologis 

yang kuat. Ia menunjukkan bahwa spiritualitas bukanlah penghalang bagi modernitas, melainkan justru 

menjadi pondasi utama bagi pembentukan manusia yang utuh, manusia yang tidak hanya pintar dan 

beretika, tetapi juga saleh, bertanggung jawab, dan berkontribusi bagi kebaikan bersama. Dalam konteks 

inilah, Akhlaqul Karimah bukan sekadar buku tasawuf, melainkan sebuah manifesto pendidikan karakter 

berbasis nilai yang holistik dan transformatif. 

 

Implikasi Sosial dan Keberbangsaan: Menyatukan Religiusitas dan Nasionalisme melalui Akhlak 

Berbasis Tasawuf 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin tidak 

menghentikan visinya pada transformasi spiritual individu semata, melainkan meluaskannya ke ranah 

sosial dan kebangsaan (Kanafi, 2015; Sayyi, 2017; Suryana et al., 2024). Dalam naskah Akhlaqul Karimah, 

beliau secara eksplisit menyampaikan harapan agar pribadi-pribadi yang senantiasa berdzikir dan 

berakhlak mulia dapat menyebar luas di seluruh Nusantara, khususnya dalam bingkai nilai-nilai 

Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945. Harapan ini bukan sekadar doa, tetapi merupakan visi 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 144-156 

154 

kebangsaan yang integratif, di mana pembinaan akhlak berbasis tasawuf ditempatkan sebagai fondasi 

bagi terwujudnya masyarakat yang adil, makmur, dan sejahtera, baik di dunia maupun di akhirat. 

Pertanyaan penting yang muncul adalah: apakah pembinaan akhlak berbasis tasawuf benar-

benar dapat menjadi fondasi bagi warga negara yang religius sekaligus nasionalis? Jawabannya, menurut 

pemikiran Shohibulwafa, adalah ya, asalkan tasawuf dipahami secara benar, tidak sebagai ajaran yang 

mengisolasi diri dari dunia, tetapi sebagai ilmu pembentukan karakter yang memperkuat komitmen 

terhadap dua dimensi kehidupan: hablum minallah (hubungan vertikal dengan Tuhan) dan hablum 

minannas (hubungan horizontal dengan sesama). 

Pribadi yang dibentuk melalui mudaawamatu dzikrillah, dzikir yang dawam, baik jahr maupun 

khafi, bukanlah individu yang pasif atau asketis, melainkan manusia aktif yang beriman, bertakwa, dan 

produktif. Mereka adalah pribadi yang: 

- Istiqamah dalam ibadah, karena merasa diawasi oleh Allah (muraqabah),  

- Jujur dalam perdagangan, karena takut akan pertanggungjawaban di akhirat,  

- Berempati terhadap sesama, karena cinta kepada Allah mendorong cinta kepada makhluk-

Nya,  

- Dan berkontribusi bagi kemajuan bangsa, karena memandang pembangunan dunia sebagai 

bagian dari ibadah. 

Dalam konteks ini, religiusitas tidak bertentangan dengan nasionalisme, melainkan menjadi 

sumber motivasi utama untuk mencintai tanah air, menjaga persatuan, dan membangun bangsa. 

Sebagaimana disebutkan dalam naskah, pribadi seperti inilah yang akan membawa “ketenteraman, 

kesejahteraan, dan keamanan masyarakat, bangsa, agama, dan negara”. Mereka adalah warga negara 

yang tidak hanya taat pada hukum negara, tetapi juga memiliki moral compass yang kuat dari keyakinan 

spiritualnya (Pratama, 2025). 

Namun, pertanyaan kritis yang perlu dijawab adalah: apakah ada risiko dikotomi antara "umat" 

dan "warga negara"? Dalam sejarah pemikiran Islam di Indonesia, memang pernah muncul dikotomi 

semacam ini, di mana kelompok tertentu memposisikan diri lebih sebagai anggota umat daripada warga 

negara, sehingga mengabaikan tanggung jawab sosial dan kebangsaan. Dalam konteks inilah, kontribusi 

Syaikh Ahmad Shohibulwafa menjadi sangat penting, karena beliau secara aktif menghindari dikotomi 

tersebut. 

Beliau menghindari dikotomi ini melalui beberapa cara: 

1. Integrasi nilai kebangsaan dalam wacana spiritual. Dengan menyebutkan Pancasila dan UUD 

1945 secara eksplisit, beliau menegaskan bahwa pembinaan akhlak tidak bertujuan untuk 

menciptakan komunitas terpisah, tetapi untuk memperkuat jati diri bangsa Indonesia yang 

beriman. 

2. Penekanan pada keseimbangan (tawazun). Shohibulwafa menegaskan bahwa tujuan 

pembangunan bangsa adalah mencapai kesejahteraan yang seimbang antara kemakmuran 

dzohiriyyah dan kebahagiaan batiniyyah. Ini menunjukkan bahwa spiritualitas tidak boleh 

mengabaikan aspek duniawi, termasuk pembangunan ekonomi, teknologi, dan sosial. 

3. Konsep ibadah yang inklusif. Dalam pandangannya, berdzikir bukan hanya terjadi di masjid atau 

zikir bersama, tetapi juga ketika seseorang bekerja, belajar, atau berjuang untuk keadilan. 

Dengan demikian, setiap aktivitas warga negara bisa menjadi ibadah, selama dilandasi niat yang 

ikhlas dan kesadaran kepada Allah. 

Dengan demikian, model pembinaan akhlak Shohibulwafa berhasil menyatukan identitas religius 

dan nasional. Ia menunjukkan bahwa seorang muslim yang berakhlak mulia bukan hanya menjadi hamba 

yang saleh, tetapi juga menjadi warga negara yang bertanggung jawab, berintegritas, dan patriotik. 

Dalam konteks Indonesia yang majemuk, model seperti ini sangat dibutuhkan: bukan sebagai upaya 

mengislamisasi negara, tetapi sebagai upaya memperkuat moralitas publik melalui spiritualitas yang 

mendalam dan inklusif. Oleh karena itu, pembinaan akhlak berbasis tasawuf ala Syaikh Ahmad 

Shohibulwafa bukan hanya relevan, tetapi bahkan menjadi solusi strategis bagi krisis identitas dan 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

155 

moralitas di era modern. Ia menawarkan jalan tengah: menjadi muslim yang saleh sekaligus warga 

negara Indonesia yang setia pada Pancasila. 

 

 

 

Keterbatasan dan Arah Penelitian Selanjutnya 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diakui untuk memberikan gambaran 

yang objektif terhadap temuan dan implikasinya. Keterbatasan utama dari studi ini adalah sifatnya yang 

bersifat deskriptif-analitis berbasis teks, di mana data primer diperoleh dari analisis mendalam terhadap 

naskah Akhlaqul Karimah Akhlaqul Mahmudah Berdasarkan Mudaawamatu Dzikrillah karya Syaikh Ahmad 

Shohibulwafa Tajul Arifin. Pendekatan ini memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap konsep, 

filosofi, dan struktur pedagogi dalam pembinaan akhlak berbasis tasawuf. Namun, penelitian ini belum 

menguji secara empiris efektivitas atau dampak dari penerapan mudaawamatu dzikrillah dalam konteks 

kehidupan nyata. 

Oleh karena itu, temuan dalam penelitian ini bersifat konseptual dan interpretatif, bukan hasil 

dari pengamatan lapangan atau eksperimen terhadap perilaku aktual individu yang menerapkan metode 

ini. Meskipun argumen yang diajukan didukung oleh logika teologis, spiritual, dan pedagogis yang kuat, 

validitas praktis dari model tersebut masih memerlukan verifikasi melalui penelitian yang lebih empiris. 

Untuk mengatasi keterbatasan ini, penelitian lanjutan sangat dianjurkan dengan fokus pada 

aspek aplikatif dan dampak sosial dari mudaawamatu dzikrillah. Beberapa arah penelitian yang dapat 

dikembangkan antara lain: 

1. Penelitian Kualitatif: Studi etnografi atau fenomenologis dapat dilakukan untuk memahami 

secara mendalam pengalaman santri, siswa, atau pegawai yang secara rutin menjalankan praktik 

dzikir jahr dan khafi dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini dapat mengungkap bagaimana 

kesadaran spiritual (muraqabah), ketenangan batin, dan pembentukan karakter terjadi dalam 

konteks nyata. 

2. Penelitian Kuantitatif: Studi eksperimen atau korelasional dapat dirancang untuk mengukur 

dampak dari praktik mudaawamatu dzikrillah terhadap perilaku moral. Misalnya, peneliti dapat 

membandingkan tingkat kejujuran, empati, disiplin, atau penurunan perilaku menyimpang 

(seperti kecurangan, bullying, atau penyalahgunaan narkoba) antara kelompok yang 

menerapkan program dzikir rutin dengan kelompok kontrol dalam lingkungan pesantren, 

sekolah, atau instansi pemerintah/swasta. 

3. Studi Komparatif: Penelitian dapat dilakukan untuk membandingkan efektivitas model 

pembinaan akhlak berbasis dzikir TQN dengan model pembinaan karakter lainnya, baik yang 

berbasis agama maupun sekuler, dalam mencapai tujuan pendidikan moral. 

4. Pengembangan Modul Pembinaan: Berdasarkan temuan konseptual ini, dapat dikembangkan 

modul pembinaan akhlak berbasis mudaawamatu dzikrillah yang aplikatif untuk diterapkan dalam 

berbagai konteks pendidikan formal maupun non-formal, yang kemudian dievaluasi 

efektivitasnya melalui uji coba terbatas. 

Dengan demikian, langkah selanjutnya yang strategis adalah mengalihkan fokus dari analisis 

teks ke penelitian lapangan, guna menguji dan memvalidasi kontribusi nyata dari pemikiran Syaikh 

Ahmad Shohibulwafa dalam menjawab krisis moral di era kontemporer. Melalui pendekatan 

interdisipliner yang menggabungkan ilmu tasawuf, pendidikan, psikologi, dan sosiologi, model 

mudaawamatu dzikrillah dapat dikembangkan menjadi solusi konkret yang tidak hanya bernilai spiritual, 

tetapi juga memiliki dampak sosial yang terukur dan luas. 

 
 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 144-156 

156 

Kesimpulan 
Penelitian ini menunjukkan bahwa Syaikh Ahmad Shohibulwafa Tajul Arifin menawarkan 

konstruksi pembinaan akhlak yang holistik dan transformatif melalui konsep mudaawamatu dzikrillah, 

dzikir kepada Allah yang dilakukan secara terus-menerus. Beliau tidak memandang dzikir sebagai ibadah 

ritual semata, melainkan sebagai metode spiritual sistematis untuk tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), yang 

menjadi fondasi utama terbentuknya akhlak mulia (akhlaqul karimah). Dengan mengintegrasikan dzikir 

jahr (lisan) dan dzikir khafi (batin), model ini berhasil mengubah ajaran tasawuf klasik menjadi pedoman 

praktis yang relevan untuk pembentukan pribadi muslim yang utuh, beriman kuat, dan berperilaku 

mulia. 

Model pembinaan akhlak ini sangat relevan dengan tantangan moral kontemporer, di mana 

masyarakat modern kerap mengalami krisis spiritual, individualisme, dan degradasi nilai. Dengan 

menempatkan ghoflatun ilallah (lupa kepada Allah) sebagai akar dari kerusakan akhlak, Shohibulwafa 

menawarkan solusi yang tidak hanya bersifat preventif, tetapi juga kuratif dan preventif. Pribadi yang 

senantiasa berdzikir akan memiliki kesadaran ilahiah (muraqabah) yang tinggi, sehingga setiap 

tindakannya, baik dalam kesendirian maupun di tengah masyarakat, dilakukan dalam pengawasan batin 

atas kehadiran Allah. Kesadaran inilah yang menjadi benteng paling kuat terhadap godaan hawa nafsu, 

setan, dan perilaku menyimpang seperti korupsi, penyalahgunaan narkoba, atau kekerasan. 

Lebih dari itu, pemikiran Shohibulwafa memiliki implikasi sosial dan kebangsaan yang 

mendalam. Beliau secara eksplisit mengaitkan tujuan pembinaan akhlak dengan visi pembangunan 

nasional berdasarkan Pancasila dan UUD 1945, yang menekankan keseimbangan antara kemajuan 

lahiriah dan kesejahteraan batiniah. Pribadi yang dibentuk melalui mudaawamatu dzikrillah bukan hanya 

hamba yang saleh, tetapi juga warga negara yang bertanggung jawab, jujur, dan kontributif bagi 

kemajuan bangsa. Dengan demikian, karya Akhlaqul Karimah bukan sekadar panduan spiritual, 

melainkan sebuah manifesto pendidikan karakter yang berhasil menyatukan dimensi religius, moral, dan 

kebangsaan, menawarkan solusi mendalam bagi terwujudnya masyarakat yang adil, makmur, dan 

diridhai oleh Allah SWT. 

 

Referensi 
Afifah, M. S., & Rahim, N. R. B. A. (2024). DZIKIR NAFAS AL - GHAZALI DAN RELEVANSI 

KEHIDUPAN MASA Sekarang. JOUSIP: Journal of Sufism and Psychotherapy, 4(2), Article 2. 

https://doi.org/10.28918/jousip.v4i2.9799 

Arifin, A. S. T. (2015). Akhlaqul Karimah Akhlaqul Mahmudah Berdasarkan Mudawamatu Dzikrillah. 

YSB Ponpes Suryalaya. 

Azizah, A. N., Shupaeroh, H. Y., Trisyahrani, M. R., Lestari, P. G., Hotijah, S., Al-Adawiyah, R., Nawawi, 

M. A., & Yatri, I. (2024). PERAN BUDAYA RASA MALU DAN RASA BERSLAH DALAM 

PENDIDIKAN KARAKTER DI SEKOLAH DASAR. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 

9(3), Article 3. https://doi.org/10.23969/jp.v9i3.17082 

Cholili, A. H., Mubarok, A., Anggoro, M. Y., Putri, S. A., & Munir, M. M. (2024). The Effect of Dzikir 

Intensity on Self-Control in Psychology Students. Madinah: Jurnal Studi Islam, 11(2), Article 2. 

https://doi.org/10.58518/madinah.v11i2.2797 

Damariswara, R., Wiguna, F. A., Khunaifi, A. A., Zaman, W. I., & Nurwenda, D. D. (2021). Penyuluhan 

Pendidikan Karakter Adaptasi Thomas Lickona. Dedikasi Nusantara: Jurnal Pengabdian 

Masyarakat Pendidikan Dasar, 1(1), Article 1. https://doi.org/10.29407/dedikasi.v1i1.16057 

Darwanti, A., -, P. D. E. F., & -, D. A. F. (2025). Analisis Pendidikan Karakter Moral Knowing Dalam 

Program Pramuka Di SDN 02 Ngadiluwih [S2, Universitas Muhammadiyah Surakarta]. 

https://doi.org/10/LAMPIRAN.pdf 

Garwita, G. (2022). Satu Abad Abah Sepuh dan Abah Anom: Berkhidmat untuk Agama & Negara (1st 

ed.). Mudawwamah Warrohman Pondok Pesantren Suryalaya. 



Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, ISSN: 2830 232X (Online)  

 

157 

Harits, A. (2022). Metode Pendidikan Akhlak Imam Al-Ghazali (Studi Analisis Kitab Ihya Ulum ad-Din) 

[masterThesis, Jakarta: FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta]. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/59198 

Hidayat, R., & Rohmawati, B. (2025). Peran Tasawuf Dalam Penanaman Pendidikan Karakter. EL-

Hadhary: Jurnal Penelitian Pendidikan Multidisiplin, 3(01), Article 01. 

https://doi.org/10.61693/elhadhary.vol301.2025.1-14 

Idris, M. (2018). Pendidikan Karakter: Perspektif Islam dan Thomas Lickona. Ta’dibi : Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, 7(1), Article 1. 

Ilallah, M. (2025). Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abah Anom Suryalay dan Syekh Ibnu Utsaimin 

(Studi Komparatif). Query date: 2025-05-20 23:17:01. 

Ilallah, M., Ali, M., & Fakih, A. (2022). KONSEP AKHLAK TASAWUF DALAM PROSES 

PENDIDIKAN ISLAM. CENDEKIA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 2(4), Article 4. 

https://doi.org/10.51878/cendekia.v2i4.1711 

ISTIQRA. (2024). ISTIQRA’ Pendekatan Spiritualitas Dalam Pendidikan Agama Islam: Perspektif 

Tasawuf Untuk Pembentukan Sufi Modern. Istiqra` : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 

13(1), Article 1. https://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istiqra/article/view/3437 

Kanafi, I. (2015). Nasionalisme Kaum Tarekat (survey Antropologi Sufi) Terhadap Konsep dan Akal 

Kebangsaan Abah Anom. repository.uingusdur.ac.id. 

http://repository.uingusdur.ac.id/428/1/LAPORAN%20PENELITIAN%202015%20-

%20NASIONALISME%20KAUM%20TAREKAT%20IMAM%20KANAFI%20%28SURVEY%

20ANTROPOLOGI%20SUFI%20TERHADAP%20KONSEP%20DAN%20AKSI%20KEBANG

SAAAN%20ABAH%20ANOM%29.pdf 

Kodir, M. (2023). Jejak Abah Anom Di Asia Tenggara: Dari Suryalaya Untuk Dunia. 

repository.iailm.ac.id. http://repository.iailm.ac.id/id/eprint/630/ 

Lestari, W., Windri, H., & Sari, H. P. (2025). Konsep Pendidikan Akhlak dalam Pemikiran Al-Ghazali: 

Relevansinya dengan Pendidikan Modern. Robbayana: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 

Article 1. 

Loloagin, G., Rantung, D. A., & Naibaho, L. (2023). Implementasi Pendidikan Karakter Menurut 

Perspektif Thomas Lickona Ditinjau dari Peran Pendidik PAK. Journal on Education, 05(03), 

Article 03. 

Mulyati, S. (2010). Peran Edukasi Tarekat Qadiriyyah Naqsyabandiyyah dengan Referensi Utama 

Suryalaya (1st ed.). Kencana. 

Nadia, R. Y., & Sofa, A. R. (2025). Keutamaan Ilmu dan Klasifikasi Pendidikan Menurut Al-Ghazali dan 

Ibnu Qayyim: Perspektif Al-Qur’an dan Hadits. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(1), 291–300. 

https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i1.907 

Nurani, F., Bahar, R., & Munir, A. A. A. (2025). Aktualisasi Nilai-Nilai Tasawuf Sebagai Solusi 

Problematika Sosial di Era Digital. Al-Ittizaan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam, 8(1), Article 

1. https://doi.org/10.24014/ittizaan.v8i1.36887 

Pauzi. (2020). Manajemen Pendidikan Karakter Santri. TIRAI: Jurnal Program Studi Manajemen 

Pendidikan Islam, 1(1), Article 1. https://jurnal.stit-lingga.ac.id/index.php/tirai/article/view/4 

Pratama, M. D. F. R. (2025). Harmoni Tasawuf dan Teknologi: Menemukan Kedamaian di Era Digital. 

Jurnal Agama Dan Sains Teknologi, 1(1), Article 1. https://doi.org/10.1234/jast.v1i1.33 

Qamara, M. A. (2025). Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam. Fatih: Journal of 

Contemporary Research, 2(1), Article 1. https://doi.org/10.61253/rgbthf91 

Ridwanulloh, M. W. (2023). FENOMENA MATINYA KEPAKARAN: Tantangan Dakwah di Era 

Digital. Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 5(1), Article 1. 

Rubaidi, R. (2020). Pengarusutamaan Nilai-nilai Sufisme dalam Pendidikan Islam Indonesia 

Kontemporer. Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 8(1), 21–38. 

https://doi.org/10.15642/jpai.2020.8.1.21-38 



     ISSN: 2830 232X (Online) 

 

Tut Wuri Handayani: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Vol. 4, No. 3, September 2025. p. 144-156 

158 

Salahuddin, A. (2013). Pangersa Abah Anom: Wali Fenomenal Abad 21 dan Ajarannya. Query date: 

2025-05-20 23:17:01. 

Sayyi, Ach. (2017). Wasiat Pendidikan Sufistik dalam Naskah Tanbih Mursyid Tarekat Qadiriyyah 

Naqsyabandiyyah Suryalaya: Telaah Pemikiran Guru Mursyid TQN Suryalaya. FIKROTUNA, 

5(1). https://doi.org/10.32806/jf.v5i1.2947 

Suastra, W., Atmaja, A. W. T., & Tika, I. N. (2024). Dialog Antara Filsafat Pendidikan Barat Dan Nilai 

Budaya Timur Dalam Pembentukan Karakter Siswa. AL-MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan 

Humaniora (E-ISSN 2745-4584), 5(01), Article 01. https://doi.org/10.37680/almikraj.v5i01.6333 

SUKIRNO, N. : 3200168. (2024). URGENSI PENANAMAN ADAB DALAM BELAJAR ANTARA 

ULAMA KLASIK DAN KONTEMPORER (Studi Kitab Ta’lim al-Muta’allim dan Kitab Hilyah 

Thalib al-’Ilm) [Other, INSTITUT AGAMA ISLAM PEMALANG (INSIP) JAWA TENGAH]. 

https://repository.stitpemalang.ac.id/id/eprint/113/ 

Suryana, N., Robandi, B., Sopandi, W., Budimansyah, D., & Ruyadi, Y. (2024). ANALISIS NILAI 

PEDAGOGIK DALAM TANBIH TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH PONDOK 

PESANTREN SURYALAYA. Paedagoria : Jurnal Kajian, Penelitian Dan Pengembangan 

Kependidikan, 15(3), 347–354. https://doi.org/10.31764/paedagoria.v15i3.23121 

Wibowo, A. S., Qodri, A. F., Suryani, I. A., Nabila, Setyaningsih, Q., & Rohimah, S. (2024). 

PENDIDIKAN JIWA MENURUT PERSPEKTIF IBNU QAYYIM. JIPDAS (Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Dasar), 3(1), Article 1. 

 
 


	Metode Penelitian
	Hasil dan Pembahasan
	Kesimpulan
	Referensi

